
1 
 

 

 

البيض–المركز الجامعي نور البشير   

 معهد العلوم الإنسانية والاجتماعية

 قسم : العلوم الاجتماعية

 

 

 استكشافيةحدة: الو               سي:  الثالثالسدا

 2ماستر المستوى: 

 علوم اجتماعية   الشعبة:

 فلسفة عامة  التخصص:

 كعبوش أحمد  أستاذ)ة( المقياس:-

 a.kaabouche@cu-elbayadh.dz  البريد الإلكتروني: -
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 مطبوعة

 فلسفة الدين مقياس : 

 

 

 

 

 



2 
 

 

 فلسفة الدين: محتوى مقياس

 

 مدخل إلى فلسفة الدين المحور الأول:

 مفهوم فلسفة الدين -

 أصل التدين -

 موضوع فلسفة الدين -

 

 المحور الثاني:      الدين والفلسفة

 علاقة الدين بالفلسفة -
 المقدس في الفكر الفلسفي المعاصر -

 

 الدين والعلم   المحور الثالث:

 الدين ومنظومة العلوم الكونية -
 ن ومنظومة العلوم الانسانةالدي -
 الدين ومنظومة علوم الوحي -

 

 المحور الرابع:  مستقبل فلسفة الدين ومصير الإنسان

 الدين والمشكلات السياسية -
 الدين والمشكلات الأخلاقية -
 الدين والمشكلات الإجتماعية -

 الدين ومشكلات العمران -

 

 

 

 



3 
 

 

 المحور الأول: مدخل الى فلسفة الدين

 01 المحاضرة رقم :

 

 أهداف المحاضرة: -1

 س،للمقد ولهتنا في العقل وحدود والغاية، المعنى، حول التساؤل من الدين فلسفة تنطلق    

 اوقفم تفترض أو النتائج على تصادر أن دون الكبرى، ومقولاته الديني الخطاب وطبيعة

 تبرير يفيةوك الإنساني، الوعي في الدينية التجربة لتشك كيفية فهم إلى تسعى فهي ،امسبق

 مثل الكبرى نالإنسا بقضايا وعلاقتها الداخلي، انسجامها ومدى ا،عقلاني الدينية المعتقدات

 قلالع بين لحوارل مجالا تمثل فإنها وبالتالي ،والمصير والعدالة، والمعاناة، والشر، الحرية،

 .النقدي والتفكير الروحية التجربة وبين والنص،

 

 الفلسفي التفكير بين للعلاقة الإشكالي الطابع إبراز إلى المحاضرة هذه تهدف كما     

 كانت فمرة التفاعل، من متعددة أشكالاً  اتخذت متغيرة، تاريخية علاقة باعتبارها والدين،

 يعكس تالمقاربا في التنوع وهذا ،ومساءلة نقد علاقة أخرى ومرة وتكامل، توفيق علاقة

 الإيمان ضاياق من الفلسفية المواقف تنوع يعكس كما والتاريخية، الثقافية السياقات اختلاف

 وعدم يةالتعدد بهذه وعياً تقتضي الدين فلسفة دراسة فإن وبالتالي ،واليقين والمعرفة

 .واحد نموذج في اختزالها

 

 لفكريةا الشروط أي الدين، في التفلسف ملامح تحديد أهمية تبرز السياق، هذا وفي     

 ذلك تمثلوي ،لاهوتية ولا وعظية لا فلسفية دراسة الدين دراسة من تجعل التي والمنهجية

 رامواحت والتحليل، للفهم اموضوع بوصفه الديني الخطاب مع التعامل على القدرة في

 حكامالأ عن ابعيد النقدي، العقل لأدوات ذاته الوقت في إخضاعه مع الداخلي، منطقه

 من لا نىالمع يسائل من هو الدين في فالمتفلسف ،رافضة أو إيمانية كانت سواء المسبقة،

 .بالمسلمات يكتفي من لا الأسس في يبحث ومن الفتاوى، يصدر

 

 الدين فلسفة دراسة في للانخراط الطالب تهيئة تروم التمهيدية الإحاطة هذه فإن وعليه     

 للدين قأعم فهم على ويساعد والانفتاح، والحوار التساؤل على يقوم مستقل، معرفي كحقل

 يديولوجي،الإ التوظيف أو التبسيط في الوقوع دون والمجتمع، والفكر بالإنسان علاقته في

 .الرصين الفلسفي البحث روح مع ينسجم وبما

 



4 
 

 

 

 مفهوم فلسفة الدين:

ايا الدين ورغم قدم البحث في قض ،فلسفةلل من ضمن المواضيع الأساسيةفلسفة الدين      

ط انانويل كإيم ينسب الاهتمام بذلك إلىالعصر الحديث، و فيكان الاهتمام به أكثر  إنإلا 

 -1770)فردريك هيجل  ،الدين في حدود العقل وحدهمن خلال كتابه: ( 1804 -1724)

هما في نظرفلسفة الدين  ومبدأ ،كتابه محاضرات في فلسفة الدينمن خلال  (1831

 الدين موضوعا للعقل. ل، وبذلك يجعل قهو الع

 

نرجع  نأ فقد ارتأينا فلسفة الدين ومجال أهم إشكاليات إلىلأجل الولوج و     

ن فإ مصطلحال ات، وبالرجوع إلى المصطلح قصد ضبط إلى المفاهيم الإجرائية

هوم البحث في مف ، ولذلك فإنالدين ومصطلح الفلسفة فلسفة الدين تتكون من 

 طلحين.المصجب فهم وفلسفة الدين 

 

 الفلسفة: -1

و، هما: فيلوتتكون من شطرين ، يونانيةكلمة الأصل  لغة: فإنالفلسفة      

 كمة، وينسبمعنى الفلسفة هو حب الحف  ،كمةح، وسوفيا: تعني البوتعني: ح

طلق على نفسه لقب خين هذا الاصطلاح إلى فيثاغورس، الذي أبعض المؤر

 رغبة منه ،وصف نفسه بالفيلسوف البعض إلى سقراط الذي فيلسوف، وأرجعه

إلى  وفسطائيين، ويرى آخرون أن مصطلح فلسفة يعودسفي تمييز نفسه عن ال

 قراط.حيث استخدمها في وصف سولون وس ،نأفلاطو

 

 الوجود لفهم الإنساني بالسعي الأولى بداياته منذ المعنى هذا ارتبط وقد     

 التحول نقطة لشك ما وهو الأسطوري، التفسير عن ابعيد والمعرفة، والإنسان

 إلى ااصطلاح المصطلح هذا استعمال نسبوي ،القديم اليوناني الفكر في الكبرى

 بل امتلاكها، عييد لا الإنسان وأن إلهي، كمال الحكمة أن رأى الذي فيثاغورس

 .1وطلبها محبتها إلى يسعى

 

                                                             

 .15 ص ،1984 بيروت، والنشر، للدراسات العربية المؤسسة ،1ج الفلسفة، موسوعة بدوي، الرحمن عبد - 1



5 
 

 

 تعكس متعددة بتعريفات الفلسفة الغربيون الفلاسفة فعر فقد ا،اصطلاح أما    

 إدراك نحو سعي بأنها أفلاطون فهاعر فقد ،المعرفية ورؤاهم مناهجهم اختلاف

 الفلسفة أن امعتبر والجمال، والعدل الخير رأسها وعلى الثابتة، الكلية الحقائق

 . 2الحقة المعرفة وبلوغ النفس تهذيب طريق

 

 هو بما الموجود في يبحث الذي العلمبأنها  الفلسفة أن أرسطو رأى بينما     

 تعريف وهو ،3للوجود القصوى والعلل الأولى المبادئ علم أنها أي ،موجود

 .للفلسفة والبرهاني العقلي الطابع يبرز

 

 فهاعر حيث ا،ومنهجي انقدي ابعد الفلسفة مفهوم اتخذ الحديثة، الفلسفة وفي     

 ،4اليقين بلوغ أجل من المنهجي الشك على اقائم اعقلاني ابحث بوصفها ديكارت

 ،5الإنسانية المعرفة وإمكانات العقل حدود يحدد انقدي اعلم كانط اعتبرها حين في

 إلى للحكمة محبة كونها من انتقلت الغربي الفكر في الفلسفة أن يتضح وهكذا

 .الإنساني الفعل وتوجيه المعرفة تأسيس إلى تسعى نقدية، عقلية ممارسة كونها

 

 :المسلمين عند اواصطلاح لغة الفلسفة

 الترجمة، حركة قبل الإسلامية العربية الثقافة في تداولام الفلسفة لفظ يكن لم    

 وقد ،العباسي العصر في اليونانية المؤلفات ترجمة مع العربية إلى دخل بل

 مع الحكمة، محبة على يدل امعرب الفظ باعتبارها المسلمون اللغويون فهاعر

 ابعد المفهوم منح ما وهو الصالح، والعمل الصحيحة بالمعرفة الحكمة ربط

 .6العقلي بعده جانب إلى اوروحي اأخلاقي

 

 محاولتهم تعكس للفلسفة تعريفات المسلمون الفلاسفة مقد فقد ا،اصطلاح أما    

 بقدر بحقائقها الأشياء علم» بأنها الكندي فهاعر فقد ،والوحي العقل بين التوفيق

                                                             

 .42 ص ،1986 القاهرة، للكتاب، العامة المصرية الهيئة زكريا، فؤاد ترجمة الجمهورية، أفلاطون، - 2

 .19 ص ،1980 بيروت، القلم، دار بدوي، الرحمن عبد تحقيق حنين، بن إسحاق ترجمة الميتافيزيقا، أرسطو، - 3

 .27 ص ،1968 القاهرة، العربية، النهضة دار الخضيري، محمد محمود ترجمة المنهج، في مقال ديكارت، رينيه - 4

 .51 ص ،2004 بيروت، التنوير، دار وهبة، موسى ترجمة الخالص، العقل نقد كانط، إيمانويل - 5

 .132 ص ،1982 بيروت، اللبناني، الكتاب دار ،2ج الفلسفي، المعجم صليبا، جميل - 6



6 
 

 الفلسفية للمعرفة النسبي الإنساني الطابع يبرز تعريف وهو ،7«الإنسان طاقة

 العلة لمعرفة الموجودات في يبحث الذي العلم هي الفلسفة أن الفارابي رأى بينما

 .8للكمال الإنسان تهيئ التي العقلية المعرفة مراتب أعلى اعتبارها مع الأولى،

 

 إلى يهدف ا،وعملي انظري اعلم وجعلها الفلسفة مفهوم عوس فقد سينا، ابن أما    

 السعادة تحقيق هي القصوى غايتها أن امعتبر بالخير، والعمل الحق إدراك

 الغزالي تعامل المقابل وفي ،9النفس ومعرفة الوجود معرفة خلال من الإنسانية

 العقيدة، مع يتعارض وما اعقلي مقبول هو ما بين زفمي ا،نقدي تعاملا الفلسفة مع

 الميتافيزيقية نتائجها في لا المنطقية أدواتها في تكمن الفلسفة قيمة أن امؤكد

 10.للوحي المخالفة

 

 عن ستقلام اعلم بوصفها فهمت لم الإسلامي الفكر في الفلسفة أن ذلك من نيتبي   

 لىإ جوهره في ويسعى وأخلاقية، شرعية لضوابط يخضع اعقلي نشاطًا بل الدين،

 .مناقضتها لا الدينية الحقيقة خدمة

 

 الدين: -2

الدين هو الخضوع والذل والانقياد، أي ما يدين به البشر من اعتقاد  :لغة     

 11وسلوك، وبمعنى آخر هي طاعة المرء والتزامه بما يعتنقه من فكر ومبادئ "

هذا  وأطاعه وخضع لأمره، وجاء عن الزبيدي أن أي انقاد له ،قال: دان لهفي

الدين في اللغة؛ لأن الدين يعنى الطاعة لمعنى هو الأصل في معنى كلمة ا

ى، وكذلك تكون بنفس كلمة الدين بهذا المعن والخضوع لله تعالى، وفسر الخطابي

 .قال: دان لهالمعنى إذا عديت الكلمة باللام، في

 

فهي تتعدد أيضا حسب جهة النظر التي يؤمن بها  ويعتقدها  اأما اصطلاح     

فة الغربيون عدة تعريفات نذكر أشهرها، يقول صاحب التعريف، وقد أورد الفلاس
                                                             

 .97 ص ،1950 القاهرة، العربي، الفكر دار ريدة، أبو الهادي عبد محمد تحقيق الفلسفية، الكندي رسائل الكندي، - 7

 .63 ص ،1968 القاهرة، العربي، الفكر دار أمين، عثمان تحقيق العلوم، إحصاء الفارابي، - 8

 .12 ص ،1983 القاهرة، للكتاب، العامة المصرية الهيئة مدكور، إبراهيم تحقيق ،(المدخل) الشفاء سينا، ابن - 9
 .36–34 ص ،1966 القاهرة، المعارف، دار الفلاسفة، تهافت الغزالي، حامد أبو - 10
 ، 13مصطفى النشار، مفهوم الدين وتصنيف الديان، التحليل العلمي والرؤى الفلسفية، مجلة الاستغراب 11

 155، ص2018



7 
 

معرفة وإدراك كل الواجبات كما لو كانت أوامر إلهية" ويقول " كانط عن الدين:

سيسرون في كتابه "عن القوانين": "إن الدين هو الرباط الذي يصل الإنسان 

ت بالله" والدين كما يراه الفلاسفة المحدثون هو: "جملة من الإدراكات والاعتقادا

وعبادتها إياه، وطاعتها لأوامره" أو  والأفعال الحاصلة للنفس من جراء حبها لله،

" مجموعة معتقدات وعبادات مقدسة تؤمن بها مجموعة معينة، يسد حاجة  هو

" وأيضا، "هو ساسه الوجدان، وللعقل فيه مجالالفرد والمجتمع على السواء، أ

إن الدين هو شيئان اثنان: ، لموتالأفعال المأمور بإتيانها للصلاح فيما بعد ا

أحدهما هو الأصل وملاك الأمر وهو الاعتقاد في الضمير والسر، والآخر هو 

أما من المنظور  12"القول والعمل في الجهر والإعلان الفرع المبني عليه

يسوق ذوي  فتنا القدامى "يطلق على وضع إلهيالإسلامي فإن الدين عند فلاس

ة باختيارهم إلى مهو وضع إلهي لذوي العقول السلي" العقول إلى الخير" أو 

 13الصلاح في الحال، والفلاح في المآل"

 

 مفهوم فلسفة الدين:  -3

 سيينأسامن مصطلحين  انيتكونيتبين أنهما مفهوم فلسفة الدين الناظر في     

 ظهرتحيث  ن،يظهران عند كثير من الباحثين متضادي هماهما: فلسفة الدين، فإن

ع لصراالفلسفة في كثير من الأحيان ضد الدين ومناهضة له، وكثيرا ما نشاهد ا

 لدينافلسفة  قبل الحديث عن مفهوم، ولذلك بين الدين والفلسفة على مر العصور

يساعد  مما الارتباط بينهما وعلاقة العلاقة بين الفلسفة والدين وجب أن نشير إلى

  المصطلحين.بين  حقيقةالعلى الوقوف على 

 

العلاقة بين الفلسفة والدين علاقة وطيدة " ولذلك انطلاقا من القول التالي: فإن    

ومتشابكة، فالدين يحتاج إلى عقلانية الفلسفة من أجل تقديم إجابات منطقية 

ومقنعة على أسئلته الشائكة، والفلسفة تعمل على المشكلات الدينية وتأخذ كثيرا 

ومفاهيمها، فلا يتم توصيف العلاقة بين الدين والفلسفة بصورة دقيقة من مقولاتها 

من خلال طريق واحد يبدأ من الدين أو من الفلسفة؛ إذ يسهم كلاهما في حياة 

جل عن ويتحدث هي، رسا فيها النقد المتبادل بينهماالآخر في نفس اللحظة التي يما

 14"فةالدين باعتباره هو الفلس

                                                             

 25علي غيضان السيد، مرجع سابق، ص 12
 158-156مصطفى النشار مرجع سابق، ص 13
 36علي غيضان السيد، مرجع سابق، ص 14



8 
 

 قضايا الفلسفي حول ريالدين فرع من الفلسفة يختص بالتفك فلسفة وبذلك فإن    

 نهعالدين، دون الاعتماد على دين معين، ودون الانحياز المسبق له للدفاع 

حينما نبحث عن تعريف محدد لفلسفة الدين فإن ذلك غير ممكن نظرا لتعدد و

فلسفة ن لأ المشارب والأنساق الفلسفية، وكذا تعدد الديانات السماوية والوضعية،

أو حسب رؤية كل فيلسوف،  بين تعريفات معجمية أو اصطلاحيةمتعددة  الدين

ما جاء في قاموس  لتي حاولت تحديد تعريف لفلسفة الدينابين المفاهيم ومن 

" لذي يكرس لدراسة الظواهر الدينيةكامبردج الفلسفي: " ذلك الحقل من الفلسفة ا

صرة" فلسفة الدين هي التأمل وهي حسب موسوعة روتليدج الفلسفية المخت

  15الفلسفي في الدين"

 

ومن التعريفات أيضا "فلسفة الدين تهتم بتحليل مفاهيم من قبيل الإله، الشر،       

أشهر التعريفات  إنكما  ،16النجاة، الخلود، العبادة، المقدس، الخوارق..وغيرها"

بأنها "التفسير العقلاني  ه  محمد عثمانالعربية لمصطلح "فلسفة الدين" ما قدم

لتكوين وبنية الدين من حيث هو دين، أي عن الدين بشكل عام من حيث هو 

مقدسة، ومن حيث  بأمورمنظومة متماسكة من المعتقدات والممارسات المتعلقة 

هو نمط للتفكير في قضايا الوجود، وامتحان العقائد والتصورات الدينية للألوهية 

د طبيعة العلاقة بين كل مستوى من مستويات الوجود، والكون والإنسان، وتحدي

والبحث في الطبيعة الكلية للقيم والنظم والممارسات الدينية، ونمط تطور الفكر 

الديني في التاريخ، وتحديد العلاقة بين التفكير الديني وأنماط التفكير الأخرى، 

فس بغرض الوصول لتفسير كلي للدين، يكشف عن منابعه في العقل والن

والطبيعة، وأسسه التي يقوم عليها، وطبيعة تصوره للعلاقة بين المتناهي 

 17واللامتناهي، والمنطق الذي يحكم نشاته وتطوره واضمحلاله"

 

ته صفاوالبحث والتأويل، في يسلك طرائق  هو الذيالدين  والمتفلسف في     

 التالية: لنقاطضمن اتحديدها  نكيم

من  كموضوع، أو كل من يستند إلى مقدمات فلسفيةكل فيلسوف يتكلم عن الدين 

 خارج الدين للبحث في القضايا الدينية.

                                                             
 55علي غيضان السيد، مرجع سابق ، ص 15
 40م، ص0620-هـ 1428، 1لبنان، ط -أبو يعرب المرزوقي، فلسفة الدين من منظور الفكر الإسلامي، دار الهادي للطباعة والنشر، بيروت 16
 59علي السيد غيضان، مرجع سابق، ص 17



9 
 

أن  كل فيلسوف يعمل بمقدمات فلسفية من خارج الدين ويصل إلى الدين من دون

 يقصد بالضرورة إثبات الدين.

 

 .كل فيلسوف يشتغل بالسؤال الفلسفي للبحث في الدين بوصفه ظاهرة بشرية 

 جراء بحوث مقارنة مع أديان أخرى.إتعامل مع الدين بقصد كل فيلسوف ي

هناك من يذهب إلى أنه بالإمكان أن تعدد صفات فيلسوف الدين، غير أن التراث 

الفلسفي الغربي حرص على ان يعمل وفق المنهج "الخارج ديني" ليدخل إلى 

لمعرفة دائرة الدين، ثم يغادرها من دون أن تمسه مشاعر الداخلين فيه وأحكام ا

 18الإيمانية به لديهم"

 

 الكلام: وعلم الدين فلسفة بين لمقارنةا-4

 الدراسات في المركزية القضايا من الكلام وعلم الدين فلسفة بين المقارنة     

 في واختلاف الموضوع في تداخل من المجالين بين لما واللاهوتية، الفلسفية

 وصفاته، الله، وجود كإثبات الإلهيات، بقضايا ينشغل فكلاهما ،والغاية المنهج

 المقاربة طبيعة أن غير والنقل، العقل بين والعلاقة والشر، والنبوة، والوحي،

 ادفاعي اعلم بوصفه الإسلامي السياق في نشأ الكلام فعلم ،بينهما اجذري تختلف

 بالعقل امستعين والخارجية، الداخلية الشبهات من الإسلامية العقيدة حماية يروم

 فلسفي سياق في الدين فلسفة ظهرت حين في الديني، للنص خادمة أداة بوصفه

 ظاهرة هو حيث من ذاته، الدين في انقدي اتفكير باعتبارها ا،وحديث اقديم أوسع،

 .19بعينها بعقيدة مسبق التزام دون وثقافية، ووجودية معرفية

 

 :والغاية الموضوع في الاختلاف -4-1

 في مقررة هي كما الدينية العقائد على الكلام علم زيرك الموضوع، حيث من    

 الاعتراضات ورد صحتها، على العقلية الحجج وإقامة بيانها إلى ويهدف الوحي،

 بصحة الإيمان من ينطلق إذ ا،سلف محدد موضوعه فإن ولذلك ،ضدها ثارت التي

 الدين، فلسفة أما ،عنه والدفاع لتفسيره العقل يوظف ثم الديني، النص

 من الدين تدرس بل ن،معي دين في تنحصر لا إذ وأشمل، أوسع فموضوعها

                                                             
 357، ص2016خضر ابراهيم، فلسفة الدين منشأ المصطلح، ومعناه، ومجال استعماله، الاستغراب، ربيع  18

 .15 ص ،1979 القاهرة، الثقافة، دار بدوي، الرحمن عبد: تحقيق الكلام، علم في الإقدام نهاية الشهرستاني، - 19



10 
 

 المقدس، الإيمان،: مثل الأساسية مفاهيمه وتسائل كونية، إنسانية تجربة هو حيث

 .20بطلانها أو لصحتها مسبق افتراض دون والشر، المعجزة، الوحي،

 

 العقدي اليقين تحقيق إلى اأساس يهدف الكلام علم فإن الغاية، حيث من أما     

قائد الع عن والدفاع المذهبي بالصراع اتاريخي ارتبط ولذلك الإيمان، وحماية

 ىتسع ابلالمق في عند المسيحيين، الدينية الأرثوذكسيةو الايمانية عند المسلمي،

 ،المراجعة أو دالنق إلى نتائجها تقود وقد والتقويم، والتحليل الفهم إلى الدين فلسفة

 القائم الفلسفي بالمنهج تلتزم بل محدد، عقدي موقف عن بالدفاع تلتزم لا لأنها

 .المنهجي والشك السؤال على

 

 :النقدي والعقل الجدلي العقل بين المنهج -4-2

 هموج برهان لكنه العقلي، البرهان على يعتمد جدلي بمنهج الكلام علم يتميز    

 النصوص، تقرره ما لإثبات العقل يستخدم فالمتكلم ،مسبق عقدي بإطار رومؤط

 الجدلي الطابع الكلام علم على غلب السبب ولهذا ،المبدأ حيث من لمساءلتها لا

 والجبر، والحرية القرآن، خلق مثل قضايا في خاصة الكلامية، والمناظرات

 .21العقدي للمذهب الانتصار هو الهدف كان حيث الله، وصفات

 

 الحديثة الفلسفة مناهج من يستفيد ا،تحليلي انقدي امنهج فتعتمد الدين، فلسفة أما     

 لا وهي ،والهيرمينوطيقا والفينومينولوجيا، التحليلية، كالفلسفة والمعاصرة،

 إمكان شروط في وتبحث ذاتها، الدينية المفاهيم تفكك بل الحجج، بإقامة تكتفي

 االتزام وأقل اانفتاح أكثر يجعلها مما المتعالي، فهم في العقل وحدود الإيمان،

 .22المسبقة بالنتائج

 

 

 

                                                             

 .112 ص ،2 ج ،1984 بيروت، والنشر، للدراسات العربية المؤسسة الفلسفة، موسوعة بدوي، الرحمن عبد - 20

 المصرية، النهضة مكتبة الحميد، عبد الدين محيي محمد: تحقيق المصلين، واختلاف الإسلاميين مقالات الأشعري، - 21

 .9 ص ،1 ج ،1950 القاهرة،

 .21 ص ،2006 بيروت، التنوير، دار سروش، الكريم عبد: ترجمة الدين، فلسفة هيك، جون - 22



11 
 

 :والنقل العقل من الموقف -4-3

 إذ ة،دومقي مشروطة لكنها مركزية معرفية أداة الكلام علم في العقل يمثل    

 جديد من تأسيسها لإعادة لا وتبريرها، الدينية العقائد عن للدفاع اأساس ستدعىي

 قوليته،مع وتأكيد الشرعي النص لفهم وسيلة بوصفه العقل مع تعاملوا فالمتكلمون

 ليهع ميتقد أو الوحي يناقض أن له يجوز لا العقل أن على الصريح التأكيد مع

 ندع النقل تقديم» بـ المعروفة الكلامية القاعدة في الموقف هذا دتجس وقد

 امعياري اتصور تعكس ما بقدر العقل، إلغاء تعني لا قاعدة وهي ،«التعارض

 اصةخ المتكلمون، سعى ولهذا ،النهائية المرجعية مرتبة في الديني النص يضع

 هذا نأ إلا التأويل، عبر والنقل العقل بين التوفيق إلى والأشاعرة، المعتزلة

 قلاع يالكلام العقل جعل مما العقدي، الإيمان بإطار امحكوم ادائم ظل التأويل

 لةمساء نحو يتجاوزها ولا المسبق الإيمان حدود داخل يعمل ا،دفاعي اوظيفي

 .ذاتها الأسس

 

 لحريةوا الاستقلال من أوسع مساحة للعقل الدين فلسفة تمنح المقابل، وفي    

 مع عاملتت بل الدينية، العقائد بصدق المسبق التسليم من تنطلق لا إذ النقدية،

 النصوصف ،والتفسير والتحليل للفهم قابلة ومعرفية إنسانية ظاهرة بوصفه الدين

 وضوعاتم بل الفلسفية، للحقيقة نهائية مصادر تعد لا السياق، هذا في الدينية،

 والشرعية والقيمة، والغاية، المعنى، أسئلة ضوء في ستدر العقلي، والنقد للتأويل

 القائم يمانالإ بين زونيمي كانط، إيمانويل مثل الدين، فلاسفة نجد ولهذا ،المعرفية

 يرى نمابي الدينية، والمؤسسات بالتاريخ المرتبط والإيمان الأخلاقي العقل على

 حون افلسفي تجاوزها يمكن الروح، يتجل مراحل من مرحلة يمثل الدين أن هيغل

 ارمزي اتعبير بوصفه الدين مع فيتعامل تيليش، بول أما ،المطلق المفهومي الفهم

 دون نقدي عقلي لتحليل ومقولاته رموزه ويخضع ،«المطلق الاهتمام» عن

 .بعينها دينية بسلطة الارتباط

 

 يكمن لا الدين وفلسفة الكلام علم بين الجوهري الفارق إن القول يمكن وعليه،   

 في فالعقل ،ومنطلقاته وحدوده العقل وظيفة في بل عدمه، من العقل استخدام في

 بينما وتحصينها، العقيدة عن الدفاع إلى يسعى ه،موج إيماني عقل الكلام علم

 ويفتح ذاته، الدين مساءلة من ينطلق حر، نقدي عقل الدين فلسفة في العقل

 والاجتماعية التاريخية سياقاته في الدين وفهم التأويلات تعدد أمام المجال



12 
 

 وفي المعرفة، إلى الرؤية في اعميق اتباين يعكس الاختلاف وهذا ،والرمزية

 .والفلسفي الديني الفكر داخل والعقل الإيمان بين العلاقة طبيعة

 

 :والتطوري التاريخي البعد -4-4

 المسلمين احتكاك نتيجة نشأ محدد، إسلامي تاريخي بسياق الكلام علم يرتبط     

 داخل والمذهبية السياسية وبالخلافات الأخرى، وبالديانات اليونانية، بالفلسفات

 التاريخية المرحلة تلك إشكالات تعكس قضاياه فإن ولذلك ،الإسلامي المجتمع

 23.الحديث العصر في تحديثه محاولات رغم

 

 من وانتقل ذاتها، الفلسفة بتطور تطور متجدد، مجال فهي الدين فلسفة أما    

 التعددية: مثل معاصرة، بمشكلات الانشغال إلى تقليدية لاهوتية قضايا معالجة

 اعالمي اطابع يمنحها مما الحداثة، بعد ما عالم في الدين معنى العلمنة، الدينية،

 .24الخاصة الدينية للسياقات اعابر

 

 الإلهيات، يابقضا الاهتمام في يلتقيان الدين وفلسفة الكلام علم إن القول يمكن    

 فاعي،د إيماني علم الكلام فعلم ،والغاية والمنهج المنطلق في يفترقان لكنهما

 ذاته، دينال في نقدي فلسفي تفكير الدين فلسفة بينما العقيدة، لخدمة العقل يوظف

 للطالب ضروري التمايز هذا إدراك فإن ثم ومن ،والتقويم الفهم إلى يهدف

 يعي ولكي الفلسفي، والتحليل العقدي الدفاع بين يخلط لا حتى الجامعي،

 .المعرفية وحدوده مجال كل خصوصية

 

 :الدين لفلسفة التاريخي المدخل -5

 يتساءل الإنسان فيها بدأ التي اللحظة إلى الدين لفلسفة التاريخية الجذور تعود    

 بين العلاقة وحدود المقدس، ومعنى الإله، وطبيعة الوجود، أصل عن اعقلاني

 الفلسفة في مستقل كحقل الدين فلسفة تتشكل أن فقبل ،المتعالية والقوى الإنسان

 بداياته منذ الفلسفي التفكير صلب في حاضرة الدينية القضايا كانت الحديثة،

                                                             

 .67 ص ،1995 القاهرة، الشروق، دار الإسلامي، الفكر تيارات عمارة، محمد - 23

 .58 ص ،1990 القاهرة، للكتاب، العامة المصرية الهيئة كامل، فؤاد: ترجمة الثقافة، لاهوت تيليش، بول - 24



13 
 

 اتدريجي تبلورت بل فجأة، تنشأ لم الدين فلسفة إن القول يمكن ولذلك ،الأولى

 .والمنهجي الفلسفي الوعي تطور نتيجة عنها استقلت ثم العامة، الفلسفة داخل

 

 الدين لفلسفة القديمة اليونانية الجذور -5-1

 انتقل حيث الدين، لفلسفة الأولى المنابع أهم من القديمة اليونانية الفلسفة    

 حاول فقد ،(اللوغوس) العقل إلى( الميثوس) الأسطورة من الإله في التفكير

 مبدأ عن فبحثوا الأسطوري، السرد عن ابعيد الكون تفسير سقراط قبل ما فلاسفة

 .25للمقدس عقلانية مقاربة أول لشك ما وهو الوجود، يفسر( الأرخي) أول

 

 والعقل المطلق الخير باعتباره للإله اميتافيزيقي اتصور قدم فقد أفلاطون، أما    

 الحق بالإله الإيمان أن اعتبر حيث والأخلاق، الدين بين وربط للعالم، المنظم

 .26المدينة في والفضيلة العدالة أساس

 

 للوجود، نهائية علة بوصفه الأول المحرّك مفهوم على أرسطو زرك حين في     

 الفلسفات في الاحق سيؤثر عقلاني تصور وهو العالم، في يتدخل لا امفارق اإله

 .27واللاهوتية الدينية

 

 :الوسطى العصور في اللاهوتية–الدينية الجذور-5-2

 الفكر في سواء ا،عميق تداخلًا  بالدين الفلسفة تداخلت الوسطى، العصور فيو    

 الدينية العقائد لفهم أداة الفلسفة أصبحت حيث اليهودي، أو الإسلامي أو المسيحي

 المدرسيون الفلاسفة ثم الكنيسة، آباء سعى المسيحي الفكر ففي ،اعقلاني وتبريرها

 أن معتبرين والعقل، الإيمان بين التوفيق إلى الأكويني، وتوما أوغسطين مثل

 .28الله وجود مثل الدينية القضايا بعض إثبات على قادر لكنه للإيمان، خادم العقل

 

  

                                                             

 .45 ص ،1964 القاهرة، العربي، الكتاب دار اليونانية، الفلسفة فجر أمين، أحمد - 25

 .379 ص ،1985 القاهرة، للكتاب، العامة المصرية الهيئة زكريا، فؤاد: ترجمة الجمهورية، أفلاطون، - 26

 .1073 ص ،2 ج ،1981 بيروت، القلم، دار بدوي، الرحمن عبد: تحقيق حنين، بن إسحاق: ترجمة الميتافيزيقا، أرسطو، - 27

 .45 ص ،1 ج ،1999 بيروت، المشرق، دار داغر، أسعد يوسف: ترجمة اللاهوتية، الخلاصة الأكويني، توما - 28



14 
 

 

 ميدانين يةالإسلام والفلسفة الكلام علم من كل عدفي الإسلامي، الفكر في اأم     

 فضاء ميالإسلا التاريخ عبر لاشك إذ الكبرى، الدينية القضايا في للتأمل خصبين

 لنبوة،ا ومسألة وصفاته، الإله، بطبيعة المتعلقة الأسئلة لمناقشة اواسع انظري

 وقد ،النقلو العقل بين والعلاقة والجبر، الحرية وإشكالية الإنساني، العقل وحدود

 ةمعرفي خلفيات من انطلاقاً النقاشات هذه في والمتكلمون الفلاسفة انخرط

 ىعل عقلاني طابع إضفاء إلى السعي في اشتركوا همأن إلا مختلفة، ومنهجية

 .العقلي والتبرير للفهم قابلة منظومة بوصفه الدين وتقديم الإيمان،

 

 ليعق خطاب بناء إلى والأشاعرة، المعتزلة خصوصًا المتكلمون، سعى فقد    

 الأخرى، والديانات الفلسفية الاعتراضات مواجهة في الإسلامية العقائد عن يدافع

 الشرعي النص أولوية على الحفاظ مع والجدل، المنطق أدوات إلى مستندين

 نبوةوال الإلهيات قضايا ناقشوا السياق، هذا وفي ،النهائية المرجعية بوصفه

 العقل مقتضيات بين التوفيق الأساسي هدفه دفاعي، جدلي منظور من والقدر

 لجذورا أحد اعتباره يمكن غنياً كلامياً تراثاً أفرز ما وهو الوحي، ومسلّمات

 .الإسلامي السياق داخل الدين فلسفة في للتفكير المبكرة

 

 سينا، وابن والفارابي، الكندي، مثل الإسلام، فلاسفة تعامل المقابل، وفي    

 اثالتر من مستفيدين أشمل، فلسفي إطار ضمن الدينية القضايا مع رشد، وابن

 سائلم ناقشوا فقد ،المحدثة والأفلاطونية الأرسطية الفلسفة وخاصة اليوناني،

 واحدة، قةالحقي أن معتبرين تأملي، عقلي منطلق من والمعاد والنبوة والخلق الإله

 تأويلال قصور أو الفهم سوء إلى يعود والنقل العقل بين الظاهري التعارض وأن

 هفي ترى الدين، حول عميقة فلسفية تصورات تطوير إلى التوجه هذا أدى وقد

 مجال ةالفلسف تبقى حين في الناس، لعامة اموجه عقلية، حقائق عن ارمزي اتعبير

 .برهاني نحو على الحقائق هذه إدراك

 

 معرفي كمجال آنذاك غيص لم «الدين فلسفة» مفهوم أن من الرغم وعلى    

 والفلاسفة المتكلمون عالجها التي القضايا فإن الاسم، هذا يحمل مستقل

 لهذا الأهمية بالغ انظري ارصيد تشكل اعتمدوها، التي والمنهجيات المسلمون،

 بوصفه الدين في التفكير أسس الجهود هذه أرست فقد ،الحديث المعرفي الحقل



15 
 

 أحد الإسلامي الفكر يجعل مما الفلسفي، للتأمل ومجالاً  العقلي، للتحليل اموضوع

 هامشية تجربة مجرد وليس الدين، لفلسفة العالمي التاريخ في الأساسية المكونات

 .العقدي الدفاع في محصورة أو

 

 :المفهومي الاستقلال وبدايات الحديث التحول -5-3

 جةنتي ا،جذري تتغير الدين فلسفة ملامح بدأت الحديث، العصر بداية مع    

 عقلانيةال وصعود العلمية، الثورة أدت فقد ،الكبرى والفكرية العلمية التحولات

 مثل سفةفلا وبرز ،التقليدية الدينية المسلمات في النظر إعادة إلى والتجريبية،

 من هتمامالا فانتقل نقدي، بمنهج الدين تناولوا الذين وهيوم، وسبينوزا، ديكارت،

 .المعرفية أسسها تحليل إلى العقائد عن الدفاع

 

 ينالد بين زمي إذ الدين، فلسفة تاريخ في حاسمة تحول نقطة كانط عدوي    

 على لا الأخلاق على يقوم الحقيقي الدين أن واعتبر التاريخي، والدين العقلي

 .يديالتقل اللاهوت عن الدين فلسفة لاستقلال دمه ما وهو والمعجزات، الطقوس

 

 :عشر التاسع القرن في الدين فلسفة -5-4

 الدين يعد لم حيث الدين، لفلسفة ملحوظًا اتطور عشر التاسع القرن شهدوقد     

 فقد ،والثقافة والوعي التاريخ زاوية من بل الميتافيزيقا، زاوية من فقط درسي

 بينما رمزية، صورة في المطلقة الروح عن اتعبير بوصفه الدين إلى هيغل نظر

 فلسفي نقد وهو ذاته، الإنسان لجوهر إنساني إسقاط الدين أن فيورباخ اعتبر

 .29للإله التقليدي للمفهوم جذري

 

 من ن،الدي فلسفة أسئلة صياغة إعادة في والنقدية الوضعية الفلسفة أسهمت كما

 لاجتماعيا بالواقع وربطها الدينية، للمعتقدات المعرفية القيم في التشكيك خلال

 .والنفسي

 

 

                                                             

 .33 ص ،1984 بيروت، الطليعة، دار خليل، أحمد خليل: ترجمة المسيحية، جوهر فيورباخ، لودفيغ - 29



16 
 

 :مستقل كحقل الدين فلسفة وترسيخ المعاصرة الفلسفة -5-5

 فروع من مستقلا افرع بوصفها الدين فلسفة ستتكر العشرين، القرن في    

 مثل متعددة، مناهج من استفادت وقد ،الخاص ومنهجه موضوعه له الفلسفة،

 والتحليل وياسبرز، كيركغارد عند والوجودية هوسرل، عند الفينومينولوجيا

 الإيمان، معنى مثل قضايا على اهتماماتها زتوترك ،التحليلية الفلسفة في اللغوي

 .30الدينية اللغة وحدود الدينية، التعددية الشر، مشكلة

 

 هرةظا بوصفه الدين يدرس مفتوحًا، نقدياً مجالاً  الدين فلسفة أصبحت وهكذا

 .لحاديالإ بالرفض أو العقائدي بالدفاع ملتزمًا يكون أن دون ومعرفية، إنسانية

 

 مع بدأ طويل، تاريخي مسار نتاج الدين فلسفة أن العرض هذا من يتضح    

 للاهوتا مع التفاعل عبر روتطو والكون، الإله حول الأولى الفلسفية التساؤلات

 لجذورا هذه وإدراك ،والمعاصرة الحديثة الفلسفة في اتدريجي استقل ثم الديني،

 ميزهاوي وحدودها، الدين فلسفة طبيعة فهم من الجامعي الطالب نيمك التاريخية

 .الدين في نقدي فلسفي تفكير بوصفها واللاهوت، الكلام علم عن

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             

 .9 ص ،2006 بيروت، التنوير، دار سروش، الكريم عبد: ترجمة الدين، فلسفة هيك، جون - 30



17 
 

 02 المحاضرة رقم :

 أصل التدين عنوان المحاضرة :

 

 تمهيد:

 ورجال الفلاسفة إسهامات على الضوء تسليط إلى المحاضرة هذه تهدف     

 من اءسو العقلي، والنقاش الفكري للتأمل اموضوع الدين من جعلوا الذين الدين

 يالإنسان التاريخ في ومعانيه مصادره مشروعية حيث من أو التدين أصل حيث

 حددة،م تاريخية مرحلة وليد ايوم يكن لم كونية، إنسانية ظاهرة بوصفه فالدين،

 الرمزو الاعتقاد من متعددة أشكالا متخذاً العصور، أقدم منذ الإنسان رافق بل

 ظهوره ودوافع الأولى جذوره حول دائم تساؤل محل جعله مما والممارسة،

 .واستمراره

 

 محاولةب الديني، الفكر جانب إلى الفلسفي، الفكر انشغل المعطى، هذا ومن     

 ى؟والمعن المطلق إلى الإنسان حاجة عن فطري تعبير هو هل: التدين أصل فهم

 ثقافيو اجتماعي نتاج أم فيه؟ الكامن والنظام الكون لتفسير عقلية استجابة أم

 ىإل الأسئلة هذه تأد وقد المجهول؟ من والخوف الجماعي العيش شروط فرضته

 في ركتاشت لكنها ونتائجها، منطلقاتها في تباينت متعددة، فكرية اتجاهات بروز

 .جاهزة مسلمّة مجرد لا والتحليل للبحث موضوعًا الدين جعل

 

 مصدر صحة مسألة في البحث المحاضرة هذه أهداف ضمن يندرج كما     

 التي الأسس شرعية بمدى تتعلق إذ الدين، فلسفة في محورية مسألة وهي التدين،

 العقل أم الإلهي، الوحي مصدره أكان سواء الديني، الاعتقاد عليها يقوم

 بين رينالمفك مواقف تباينت وقد ،والاجتماعية التاريخية التجربة أم الإنساني،

 لعقلا منح ومن الدينية، للحقيقة امتعالي امصدر بوصفه الوحي أولوية أكد من

 زيرم بناء بوصفه الدين إلى نظر ومن وفهمه، الإيمان تأسيس في احاسم ادور

 .الإنساني التاريخ مسار عبر لتشك

 

كالفكر  ات الفكرية، الاتجاه بعض عند المحاضرة ستتوقف السياق، هذا وفي    

 لا الإيمان أن امعتبر عقلية، زاوية من الدين مقاربة حاول الذي العقلاني



18 
 

 إلى الاتجاه هذا سعى فقد ،والتبرير للفهم اأساس فيه يجد بل العقل، مع يتعارض

 والعلية الكوني النظام في الإنسان لتأمل نتيجة باعتبارها الدينية الظاهرة تفسير

 في سواء الدينية، الحقيقة إلى للوصول أساسية أداة العقل في ورأى والغائية،

 .الحديثة الفلسفة في أو الإسلامي، الفكر في أو اليونانية، الفلسفة

 

 تلفةالمخ المواقف بين المفاضلة إلى تهدف لا المحاضرة هذه فإن عليه، وبناء

 لشك يفك وبيان الدين، لمسألة الفكرية المقاربات تنوع إبراز إلى تسعى ما بقدر

 لفهم اسيأسا امعرفي وحقلا الدين، ورجال الفلاسفة بين للحوار اخصب مجالا الدين

 .وبالمطلق وبالعالم، بذاته، وعلاقته الإنسان،

 

  موضوع المحاضرة:

 ةالظاهر إخضاع إلى سعت التي الفلسفية الحقول أبرز من الدين فلسفة     

: قبيل من ،الجوهرية الأسئلة من مجموعة من اانطلاق النقدي، العقلي للفهم الدينية

 برهنةال يمكن هل الوحي؟ على أم العقل على قائم الإيمان هل الدين؟ طبيعة ما

 لأسئلةا هذه أفرزت وقد المقدّس؟ فهم في العقل حدود وما الله؟ وجود على عقلا

 من جعل الذي العقلي الاتجاه أهمها من كان دة،متعد فلسفية واتجاهات مدارس

 الفكر في أو الغربية الفلسفة داخل سواء وتفسيره، الدين لفهم مركزية أداة العقل

 .الكلاسيكي الإسلامي

 

 :والمنطلقات الأسس: الدين فلسفة في العقلي الاتجاه -1

 لعقلا أن مفاده أساسي افتراض على الدين فلسفة في العقلي الاتجاه يقوم    

 بل ان،الإيم وفهم الدينية، الحقائق إدراك على متفاوتة بدرجات قادر الإنساني

 هل: محوري سؤال من الاتجاه هذا وينطلق ،والبراهين بالحجج عنه والدفاع

 إلغائه؟ دون العقل على الدين تأسيس يمكن

 الإله يرتفس الفلاسفة حاول حيث اليونانية، الفلسفة منذ التوجّه هذا تبلور وقد

 فلاسفة وعند الإسلامية الفلسفة في لاحقاً تطوّر ثم عقلانياً، تفسيرًا والكون

 .صرامة أكثر ومنهجياً نقدياً طابعاً ليأخذ الحديث، العصر

 

 



19 
 

 :وأرسطو أفلاطون: اليونانية الفلسفة في العقلية المدرسة -2

 عقلية معالجة الدينية المسألة عالجوا الذين الفلاسفة أوائل من أفلاطون     

 يوالشعر الأسطوري الطابع من الديني التصور تحرير حاول إذ ميتافيزيقية،

 الآلهة تصوير أفلاطون رفض فقد ،القديمة اليونانية الثقافة في اسائد كان الذي

 الأهواء إليها نسبت حيث وهزيود، هوميروس أشعار في وردت كما

 قلالع مع يتعارض التصور هذا مثل أن واعتبر البشرية، والرذائل والصراعات

 لىإ سعى وبالتالي ،مطلق نحو على اوخير كاملا اكائن بوصفه الإله فكرة ومع

 العقلي نتظامللا مبدأً  الإله من تجعل عقلانية، أسس على الدينية الفكرة بناء إعادة

 .والانفعالات للنزوات تخضع غامضة قوة مجرد لا الكون، في والأخلاقي

 

 الخير أن امعتبر الإله، وفكرة المطلق الخير فكرة بين أفلاطون ربط وقد      

 اورةمح ففي ،كافة الموجودات عليها تقوم التي المبادئ وأسمى المثل أعلى هو

 الوجود مصدر هو الخير أن نليبي الشمس مثال أفلاطون ميقد الجمهورية،

 اهذ وعلى ،للكائنات والحياة النور الشمس تمنح كما اتمام ا،مع والمعرفة

 وصفهب بالخير، ارتباطه خلال من إلا فهمي لا أفلاطون عند الإله فإن الأساس،

 التصور وهذا ،ومعقوليته نظامه الكون ويمنح الحسي، العالم يتجاوز اعقلي مبدأً 

 لدينيا بالمعنى شخصي إله إلى منه كلي ميتافيزيقي مبدأ إلى أقرب الإله يجعل

 .التقليدي

 

 لسفةف في جوهرية الأسئلة أكثر أحد أفلاطون يطرح الربط، هذا خلال ومن     

 هلأن خير الخير هل: يوثيفرون بـمعضلة الاحق المعروف السؤال وهو الدين،

 أفلاطون يفصل السؤال، بهذا الخير؟ يوافق لأنه إله الإله أن أم الإله، عن صادر

 معياريةب يتمتع الخير أن لفكرة ويؤسس العمياء، الإلهية والإرادة الأخلاق بين

 الإله نلأ فقط اخير الخير كان فلو ،إلهي أمر مجرد في ختزلت لا مستقلة، عقلية

 ينسجم نهلأ اخير الإله كان إذا أما ا،اعتباطي الأخلاق معيار لأصبح كذلك، أراده

 .دراكهإ الإنساني للعقل يمكن اعقلي امعيار يصبح الخير فإن المطلق، الخير مع

 

     

 



20 
 

 قلانيةالع أمام الطريق ديمه كونه في الأفلاطوني الطرح هذا أهمية وتبرز     

 سطوري،الأ التسليم على اقائم الإيمان يعد لم حيث الديني، الفكر في الأخلاقية

 في اقلاح سيؤثر التصور هذا أن كما ،والنظام الخير لمبدأ عقلي إدراك على بل

 لعقلا بين التوفيق محاولات في خاصة والإسلامية، المسيحية الدينية الفلسفة

 عتبارا يمكن ،ثم ومن ،الأخلاقية القيم بمصدر المتعلقة النقاشات وفي والوحي،

 من لجع لأنه الدين، بفلسفة الاحق عرفسي لما الأوائل المؤسسين أحد أفلاطون

 لا لنظام،وا والعقل بالخير الإله وربط العقلي، للتفكير اموضوع الدينية المسألة

 .والأسطورة بالخرافة

 

 ول،الأ كالمحر مفهوم خلال من عقلانية أكثر اتصور مقد فقد أرسطو، أما    

 عالمال شؤون في تتدخل لا بذاتها، قائمة خالصة، عقلية علة بوصفه ريفس الذي

 .والوجود للعقل قصوى غاية بوصفها كهتحر بل ا،مباشر تدخلا

 

  :سينا ناب الفارابي، الكندي،: الإسلامية الفلسفة في العقلي الاتجاه -3

 التي ةالفكري الروافد أهم أحد الإسلامية الفلسفة في العقلي الاتجاه لشك    

 يومال عرفي لما النظرية الأسس بناء في مباشرة، وغير مباشرة بصورة أسهمت،

 لا والوحي العقل أن مفادها قناعة من المسلمون الفلاسفة انطلق فقد ،الدين بفلسفة

 الإلهية الحقيقة هو واحد، مصدرهما لأن حقيقي، تعارض في يكونا أن يمكن

 يف ترى التي النظرة تجاوز إلى الاتجاه هذا سعى المنطلق، هذا ومن ،نفسها

 النص فهمل ضرورية أداة اعتباره على ذلك من بدلاً  والعمل للإيمان، اتهديد العقل

 .العميقة مقاصده وإدراك الديني

 

 دافعوا الذين المسلمين الفلاسفة أوائل من الكندي إسحاق بن يعقوبويعتبر      

 بل ين،الد مع تتناقض لا الفلسفة أن اعتبر إذ العقلاني، الموقف هذا عن بوضوح

 احدةو نظره في فالحقيقة ،الحقيقة عن البحث وهي نفسها، الغاية في معه تشترك

 لهذاو العقلي النظر عبر أو الوحي عبر سواء إليها، الوصول طرق اختلفت مهما

 بل ن،الإيما عن اخروج ليس الدينية القضايا في العقل استخدام أن الكندي يرى

 الله منحها إلهية هبة ذاته في العقل لأن وواجبة، بل مشروعة، ممارسة هو

 .امع والشرع العالم فهم إلى بها ليهتدي للإنسان

 



21 
 

 من لالتقلي أو الفلسفة رفض أن يؤكد حين ذلك من أبعد إلى الكندي ويذهب    

 لأن ه،نفس الدين لطبيعة فهم سوء يعكس إنما الدين عن الدفاع بدعوى العقل شأن

 في عقليةال النزعة تتجلى هنا، ومن. السليم العقل يناقض أن يمكن لا الحق الدين

 نم تجعل للوحي، عقلانية قراءة لإرساء محاولة بوصفها الإسلامية الفلسفة

 أو فيةحر بصورة تلقيها مجرد لا الدينية، النصوص لفهم وسائل والتأمل التفكير

 من بقري موقع في الفلاسفة، من بعده جاء ومن الكندي، يضع ما وهذا ،تقليدية

 يمانالإ بعلاقة يتعلق ما خاصة الدين، فلسفة الاحق ستعالجها التي الإشكالات

 .الدينية للمعتقدات العقلي النقد ومشروعية التأويل، وحدود بالعقل،

 

 سينا وابن يالفاراب لمث لاحقين، لفلاسفة الطريق العقلي الاتجاه هذا دمه كما     

 أكثر فلسفي نسق ضمن والوحي العقل انسجام فكرة طوروا الذين رشد، وابن

 نماإ العقلي والبرهان الديني النص بين الظاهري التعارض أن معتبرين ا،نضج

 اتهاذ الحقيقة في حقيقي تناقض إلى لا التأويل، قصور أو الفهم سوء إلى يرجع

 مرحلة مجرد يمثل لا الإسلامية الفلسفة في العقلي الاتجاه فإن المعنى، وبهذا

 لدينا في الفلسفي التفكير تاريخ في أساسية فكرية مرجعية يشكل بل تاريخية،

 لتيا الكبرى الأسئلة صياغة في بفاعلية ساهم قد الإسلامي التراث أن ويؤكد

 .المعاصرة الدين فلسفة تتناولها

 

 سياسية زاوية من والفلسفة الدين بين العلاقة سؤال طرح فقد الفارابي أما     

 هموج دة،المجر الفلسفية للحقيقة رمزي تمثيل هو الدين أن امعتبر ومعرفية،

 .31بالنخبة خاص عقلي خطاب الفلسفة بينما الناس، لعامة

 برهان لخلا من الله، وجود لمسألة دقيقة عقلية صياغة سينا ابن مقد حين في     

 لىع العقلية البرهنة يمكن هل: الجوهري السؤال عن امجيب والممكن، الواجب

 الديني؟ النص إلى الاستناد دون الله وجود

 

 

 

 

                                                             

 .93 ص ،1995 بيروت، الهلال، ومكتبة دار ،3ط بوملحم، علي تحقيق الفاضلة، المدينة أهل آراء الفارابي، - 31



22 
 

 :وسبينوزا ديكارت: الدين وفلسفة الحديثة العقلانية -4

الفيلسوف  عند خاصة نقدي طابع العقلي الاتجاه اتخذ الحديثة، الفلسفة مع     

 الله بوجود الإيمان وربط اليقين، أساس العقل من جعل الذي ديكارت، رينيه

 الإنساني العقل في مغروسة فطرية فكرة الله فكرة أن امعتبر العقلية، بالبداهة

 بدل الإيمان أساس يكون أن للعقل يمكن هل :امحوري سؤالا ديكارت ويطرح

 32التقليد؟

 الله أن اعتبر إذ للدين، جذرية عقلانية قراءة مقد فقد سبينوزا باروخ أما    

 لا ا،وعقلي اتاريخي افهم فهمها ينبغي الدينية النصوص وأن واحد، شيء والطبيعة

 .33الحديثة الفلسفة في للدين العقلي النقد رواد أبرز من جعله مما ا،حرفي

 

 قراءة تقديم في جرأة الحديث العصر فلاسفة أكثر من سبينوزا باروخ     

 نسق منض الأساسية الدينية المفاهيم بناء بإعادة قام إذ للدين، جذرية عقلانية

 أو اللاعقلاني التفسير أشكال كل ورفض العقل أولوية على يقوم فلسفي

 لالقو في يتمثل مركزي ميتافيزيقي مبدأ من سبينوزا انطلق فقد ،الأسطوري

 اائنك ليس الله أن أي، واحد شيء والطبيعة الله أن اعتبر حيث الوجود، بوحدة

 في صفاته تتجلى الذي نفسه، الوجود جوهر هو بل العالم، عن منفصلا امتعالي

 لتقليديا الفهم سبينوزا تجاوز التصور، وبهذا. العقلي ونظامها الطبيعة قوانين

 مليقد البشرية، الإرادة تشبه حرة بإرادة العالم في متدخلا اشخص بوصفه للإله

 .والنظام للضرورة اكلي مبدأً  الإله من يجعل اعقلاني اتصور ذلك من بدلا

 

 ية،الدين النصوص مكانة في النظر سبينوزا أعاد التصور، هذا إطار وفي     

 خضاعهاإ يجب بل ا،مغلق الاهوتي أو احرفي افهم فهمت أن ينبغي لا أنها امعتبر

 والاجتماعي واللغوي، الزمني، سياقها تراعي وعقلية تاريخية قراءة إلى

 هدفه الناس، عامة إلى هموج تاريخي نتاج هي نظره، في المقدسة، فالنصوص

 حقائق متقدي لا والمحبة، والطاعة، العدل، مثل الأخلاقية القيم ترسيخ الأساسي

 هاسياق خارج النصوص هذه تفسير فإن ،ثم ومن. دقيقة علمية أو ميتافيزيقية

 .والتعصب للخرافة مصدر إلى وتحويله الدين فهم إساءة إلى يؤدي التاريخي

 

                                                             

 .67 ص ،1991 بيروت، التنوير، دار سعيد، الدين جلال ترجمة ميتافيزيقية، تأملات ديكارت، رينيه - 32

 .45 ص ،1987 بيروت، التنوير، دار ،2ط حنفي، حسن ترجمة والسياسة، اللاهوت في رسالة سبينوزا، باروخ - 33



23 
 

 الفلسفةو عملية، أخلاقية منظومة بوصفه الدين بين سبينوزا يفصل المعنى، وبهذا

 غيبية، عقائدب التسليم على يقوم لا عنده فالإيمان ،الحقيقة في اعقلي بحثاً بوصفها

 أما ،يالاجتماع والسلم التعايش يعزز الذي الأخلاقي بالسلوك الالتزام على بل

 أو النص لسلطة تخضع ولا وحده، العقل اختصاص من فهي الفلسفية، الحقيقة

 فةفلس في جديد نقدي موقف تأسيس إلى الفصل هذا أدى وقد ،الدينية المؤسسة

 الأخلاقية القيمة إنكار دون اللاهوتية، الوصاية من العقل تحرير على يقوم الدين،

 .المجتمع حياة في للدين

 

 إذ لحديثة،ا الفلسفة في للدين العقلي النقد رواد أبرز من سبينوزا يعد ولهذا    

 لورةب في وأسهم الدينية، للنصوص التاريخية الدراسات تطور أمام الطريق دمه

 أثرّ كما ،اللاهوت عن الفلسفة واستقلال التأويل، وحرية الفكر، حرية مثل مفاهيم

 في رالتفكي واصلوا الذين وهيغل، كانط مثل لاحقين، فلاسفة في اعميق اتأثير

 يمثل وبذلك ،النتائج في معه اختلفوا وإن نقدي، عقلاني منظور من الدين

 نم بالدين انتقل حيث الدين، فلسفة تاريخ في مفصلية محطة سبينوزا مشروع

 .الفلسفي والتحليل العقلي الفهم مجال إلى العقدي التسليم مجال

 

 سفةفل في العقلي الاتجاه أن والرواد المدارس استعراض خلال من نيتبي     

 فيةمعر أسس على وتأسيسه لفهمه اسعي بل للدين، معاديا اموقف يكن لم الدين

 لالعق حدود ما: هو المدارس هذه دوح الذي المركزي السؤال ظل وقد ،واضحة

 لسفةف في امفتوح يزال لا سؤال وهو الإيمان؟ مجال يبدأ وأين الدين، فهم في

 .الدينية للظاهرة ةجاد فلسفية مقاربة لأي اأساس لويشك المعاصرة، الدين

 

 السومرية: الحضارة في التدين حضور-5

 الأولى، الحضارات لتشك رافقت التي الإنسانية الظواهر أقدم من التدين    

 تنظيم في أسهمت متكاملة منظومة بل فردي، اعتقاد دمجر الدين يكن لم حيث

 التي السومرية، الحضارة لتمث وقد ،والاقتصادية والسياسية الاجتماعية الحياة

 قوي لحضور اواضح انموذج الإنسانية، تاريخ في الحضارات أقدم من تعد



24 
 

 بالسلوك اوثيق ارتباطًا الديني المعتقد ارتبط إذ الحضاري، البناء في للتدين

 .34الجماعة ضبط وبآليات القيم، وبنظام الاجتماعي،

 

 لحاجة استجابة الدين نشأ هل: الجوهري الدين فلسفة سؤال يطرح هنا ومن 

 الجماعة؟ لتنظيم اجتماعية ضرورة بوصفه أم فردية روحية

 

 السومرية: الحضارة في التدين ملامح -5-1

 السومريون آمن حيث دي،تعد بطابع السومرية الحضارة في التدين زتمي     

 إله مثل الإنسانية، والحياة الطبيعة في اختصاصه مجال إله لكل دة،متعد بآلهة

 هذه تكن ولم ،(إنكي) والمياه الحكمة وإله ،(إنليل) الهواء وإله ،(آن) السماء

 متتحك اليومية، الناس حياة في فاعلة قوى بل دة،مجر ميتافيزيقية كيانات الآلهة

 .35والشفاء والمرض والسلم، والحرب والجفاف، الخصب في

 

 الطبيعية الظواهر ربط على يقوم للعالم ديني فهم عن التصور هذا ويكشف 

 التفكير ءنشو قبل الكون لتفسير بدائية عقلية محاولة يعكس ما وهو إلهية، بإرادة

 .العلمي

 

 :واجتماعيديني  مركز بوصفه المعبد -5-2

 مؤسسة كان بل فقط، للعبادة فضاء السومرية الحضارة في المعبد يكن لم    

 ومنه المدينة، محور المعبد لشك فقد ،واحد آن في وسياسية واقتصادية اجتماعية

 التدين أن على يدل مما العمل، وتنظيم المحاصيل، وتوزيع التخزين، شؤون دارت

 36المجتمع تسيير آليات من اجزء كان بل الاجتماعية، البنية عن منفصلا يكن لم

 توحيد في تتمثل أساسية اجتماعية وظيفة ىأد الديني المعتقد أن الواقع هذا برزوي

 مع يلتقي ما وهو القائم، الاجتماعي النظام على المشروعية وإضفاء الجماعة

 .اجتماعي تماسك عامل بوصفه للدين الحديث السوسيولوجي التحليل

                                                             

 .45 ص ،1986 بغداد، للطباعة، الحرية دار ،3ط القديمة، الحضارات تاريخ في مقدمة باقر، طه - 34

 ص ،1998 بغداد، العامة، الثقافية الشؤون دار ،2ط جميل، فؤاد ترجمة سومر، في يبدأ التاريخ كريمر، نوح صموئيل - 35

112. 
 .67 ص ،2007 بغداد، الثقافية، الشؤون دار ،1ط الرافدين، وادي حضارات في الدينية المعتقدات الماجدي، خزعل - 36



25 
 

 

 :الديني المعتقد مع الاجتماعي التفاعل -5-3

 خلال من السومرية الحضارة في المعتقد مع الاجتماعي التفاعل ىتجل    

 لإعادة مناسبات تمثلّ كانت التي والقرابين، الدينية، والأعياد الجماعية، الطقوس

 يكن لم الديني فالطقس ،الجماعي الانتماء وتعزيز الاجتماعية الروابط إنتاج

 اشعور يمنحهم مما المدينة، أفراد فيه يشارك اجماعي فعلا بل فردية، ممارسة

 . 37واحد كوني نظام إلى والانتماء المشتركة بالهوية

 ةتجرب الدين هل: اأساسي سؤالا المعطى هذا يطرح الدين، فلسفة منظور ومن

 المجتمع؟ داخل بنىت جماعية ممارسة أم ذاتية

 

 :السومري المجتمع في والسلطة الدين -5-4

 حيث ا،وثيق اارتباط السياسية بالسلطة السومرية الحضارة في التدين ارتبط    

 وقد ،الأرض في عنها انائب أو الآلهة من امختار بوصفه إليه نظري الملك كان

 ازءج السلطة طاعة وجعل الحكم، على دينية شرعية إضفاء في رالتصّ  هذا ساهم

 في تقدالمع دور عن والسياسة الدين بين التداخل هذا ويكشف ،الديني الواجب من

 عن معزولا يكن لم التدين أن نيبي كما وتوجيهه، الاجتماعي السلوك ضبط

 .اسيوالسي الاجتماعي النظام لتثبيت رمزية أداة كان بل السلطة، على الصراع

 

 :السومرية الحضارة في التدين لحضور فلسفية قراءة-5-5

 ىدأ الدين أن نيتبي السومرية، الحضارة في التدين حضور تحليل خلال من    

 يف الدين، بفهم يسمح ما وهو ،وسياسية اجتماعية، تفسيرية،: متعددة وظائف

 وفي ى،والمعن الوجود لأسئلة شاملة إنسانية استجابة بوصفه الدين، فلسفة إطار

 أن تؤكد السومرية التجربة فإن وعليه ،الجماعية الحياة لتنظيم أداة ذاته الوقت

 ام وهو دة،مجر عقدية منظومة يكون أن قبل اجتماعية تاريخية ظاهرة التدين

 .الحضاري سياقه في للدين والنقدية العقلية المقاربة أمام المجال يفتح

 

                                                             

 .34 ص ،1996 دمشق، دمشق، دار ،3ط العوا، عادل ترجمة والمدنس، المقدس إلياد، ميرسيا - 37



26 
 

 ابنيوي اعنصر لشك الدين أن من خلال نموذج الحضارة السومرية نيتبي     

 منظومة دمجر يكن لم إذ وتطورها، الإنسانية الحضارات نشأة في أساسيا

 القديم الإنسان منح شاملا اإطار كان بل فردية، روحية حاجات عن رتعب اعتقاديه

 علاقاته تنظيم في وأسهم والطبيعة، للكون اتفسير له رووف لوجوده، معنى

 اورد العصور، أقدم منذ الدينية، المعتقدات تأد فقد ،والسياسية الاجتماعية

 القيم من منظومة وتكريس السلوك، وضبط الجماعة، توحيد في امحوري

 .واستمراريته المجتمع تماسك على حافظت التي والمعايير

 

  ابعالطفي  الحضارية، التجارب أقدم من بوصفها السومرية التجربة رزوتب    

 طقوس،وال المعبد، في التدين ىتجل حيث اليومية، والحياة الدين بين المتداخل

 في الدين لشك فقد ،السياسية والشرعية السلطة تصور وفي والأساطير،

 مالنظا لإضفاء ووسيلة الطبيعية، الظواهر لتفسير أداة السومرية الحضارة

 يةالجماع الهوية بناء في فاعلا اعنصر كونه عن فضلا العالم، على والمعنى

 بل ة،هامشي ظاهرة يكن لم التدين أن يؤكد ما وهو ،الاجتماعي التضامن وتعزيز

 .الحضارية للحياة انابض اقلب

 

 الحضارة ومنها القديمة، الحضارات في الدين حضور دراسة فإن وعليه،    

 عددةمت أشكالا اتخذ عامة، إنسانية تاريخية ظاهرة الدين أن تكشف السومرية،

 عن ثالبح في تتمثل متقاربة، وظائف يؤدي ظل لكنه الثقافية، السياقات بتعدد

 اهذ ومن ،سوالمقد الإنسان بين العلاقة وتأسيس المجتمع، وتنظيم المعنى،

 الدين مفه إلى يسعى انقدي مجالا بوصفها أهميتها، الدين فلسفة تكتسب المنظور،

 حكامالأ أو الاختزال عن ابعيد والتاريخية، والاجتماعية العقلية أبعاده في

 تهمسير عبر ذاته للإنسان فهم جوهره في هو الدين فهم أن اومؤكد المسبقة،

 .الطويلة الحضارية

 

 

 

 

 



27 
 

 03 المحاضرة رقم :

 عنوان المحاضرة : موضوع فلسفة الدين

 

 المحاضرة: أهداف -1

ي الأساسي من هاته المحاضرة تحديد مجال المبحث الدين الهدف           

اع جتمالأخلاق والاوتوضيح امتداده لنواحي متعددة للحياة البشرية كالسياسة و

 كل.ك، وتأثير ذلك على الفهم الديني الإنسانيةوالاقتصاد والثقافة والنفس 

 

 موضوع المحاضرة:عناصر  -2

مجالات مختلفة ضمن مواضيع فلسفة المحاضرة يتمحور حول  موضوع     

 الى المجالات التالية: الإشارةالدين، ويمكن 

جود المبادئ المشتركة بين الأديان، ومجال البحث في هذا الموضوع عن و    

 اسيةعلاقة جوهرية مشتركة بين مختلف الأديان، والبحث عن أهم المبادئ الأس

 التي توجد في معظم الديانات السماوية والوضعية، ومثال ذلك الألوهية،

 بين الفناء وحياة المعاد. الإنسانوموضوع صراع الخير والشر، ومصير 

 

دينية م الويبحث موضوع فلسفة الدين أيضا في مجال التأثير المتبادل بين المفاهي

ين لمجالا، والتوفيق بين ةوالاجتماعيومجال نتائج العلوم الطبيعية والإنسانية 

موضوع حقيقة ومن بين ذلك البحث في موضوع حقيقة المعجزة، والبحث في 

ا قاسمهنوجود كائنات أخرى  نيةاوإمكالإرادة الإنسانية، وحقيقة العالم الآخر 

 الوجود.

 

 المبادئ المشتركة بين الأديان: -1

 في الأساسية المحاور أحد الأديان بين المشتركة المبادئ عن الحديث يمثلّ    

 تجمع واحدة إنسانية أرضية وجود عن يكشف إذ الأديان، ومقارنة الدين فلسفة

 عمقه في فالدين ،والتشريعية التاريخية صورها اختلاف رغم الدينية التجارب



28 
 

 بذاته الإنسان وعي عن تعبير هو بل عقدية، أو طقوسية منظومة مجرد ليس

 . 38امع يتجاوزهما وبما وبالعالم

 

 رأنهاالعصو أقدم منذ المجتمعات أن الأديان تاريخ في الباحثون لاحظ وقد    

 وتضبط معنى الوجود تمنح التي والمعاني القيم من منظومة تأسيس إلى سعت

 وحدة هل: محوري فلسفي سؤال يبرز هنا ومن ،والجماعي الفردي السلوك

 وهو الإنسانية؟ الحاجة وحدة على أم الأصل، وحدة على دليل الدينية المبادئ

 وعلى السماوية، الرسالات زوتمي الديني المشترك بين العلاقة لفهم ديمه سؤال

 .الإسلام رأسها

 

 رالتصو وتنوع الفكرة وحدة: المتعالي بالمبدأ الإيمان -2-1

 القواسم أهم أحد فيه ومؤثر للعالم مفارق ،متعال مبدأ بوجود الإيمان ليشك    

 قوة أو شخصي، إله صورة في المبدأ هذا ىتجل فسواء ،الأديان بين المشتركة

 وأن ا،عبثي ليس العالم بأن الاعتراف في يتمثل الفكرة جوهر فإن سة،مقد كونية

 . 39الوجود يحكم أعلى انظام هناك

 

 لمطلقا نحو والنسبي المحدود تجاوز إلى الإنسان حاجة الإيمان هذا ويعكس    

 كومتماس واضح عقدي تصور بتقديم غيره عن زيتمي الإسلام أن غير ،والثابت

 ويؤسس والتجسيم، الشرك أشكال كل ينفي الذي الخالص، التوحيد على قائم

 جردم ليس الإسلام في فالتوحيد ،وسائط دون والله الإنسان بين مباشرة علاقة

 .شريعيةوالت والأخلاقية الكونية الرؤية على ينعكس شامل مبدأ بل نظرية، عقيدة

 

 :سلاميالإ الشمول إلى الكونية القيم من: المشترك الأخلاقي البعد -2-2

 لتشك حيث والمجتمع، الإنسان بناء في الأخلاق مركزية على الأديان تجمع    

 والعدل، فالصدق، ،العملية وغايتها الدينية الرسالات جوهر الأخلاقية القيم

                                                             

 ،2005 بيروت، المتحدة، الجديد الكتاب دار ،1ط السعيد، أحمد ترجمة الدينية، والأفكار المعتقدات تاريخ إلياد، ميرسيا - 38

 .12 ص

 .48 ص ،1997 الكويت، المعرفة، عالم ،2ط عناني، محمد ترجمة الدين، فلسفة هيك، جون - 39



29 
 

 التقاليد مختلف في حاضرة نجدها قيم الإنسانية، الحياة واحترام والرحمة،

 .40المجتمع لاستمرار ضرورية اشروط بوصفها الدينية،

 

 حول الإنساني الإجماع من نوع خلق في الأخلاقي المشترك هذا أسهم وقد 

 بربطه المجال هذا في زيتمي الإسلام أن غير ،المشترك للعيش الأساسية المبادئ

 اسلوك باعتبارها الأخلاق إلى نظري لا إذ والأخلاق، العقيدة بين العضوي

 قاصدم تحقيق من اوجزء الله، إلى وقربى عبادة باعتبارها بل فحسب، ااجتماعي

 .والمال والنسل والعقل والنفس الدين حفظ إلى تهدف التي الشريعة

 

 :الإنساني السلوك ضبط: والجزاء المسؤولية مبدأ -2-3

 عن مسؤول كائن الإنسان بأن الإقرار الأديان بين المشتركة المبادئ من    

 في المبدأ هذا ىتجل وقد ،جزاء أو حساب دون تمر لا الأفعال هذه وأن أفعاله،

 في أسهمت التي الإلهية، والعدالة الأخروي، والحساب والعقاب، الثواب مفاهيم

 .41الأخلاقية الفوضى من والحد الإنساني السلوك توجيه

 

 بين يجمع للمسؤولية، متوازن تصور بتقديم السياق هذا في الإسلام زويتمي   

 سلامالإ في فالإنسان ،وعدله المطلق الله علم وبين الإنسانية الاختيار حرية

 ام وهو ا،مع والرحمة العدل على محاسبته بنىوت مهمل، ولا مجبور لا ف،مكل

 .اعميق اوتربوي اأخلاقي ابعد المبدأ هذا يمنح

 

 :الاجتماعي والتنظيم الطمأنينة، المعنى،: الدين من الغاية -2-4

 ذلك تتجاوز بل الغيب، تفسير على تقتصر لا وظيفتها أن على الأديان تتفق   

 الألم، أسئلة عن إجابات وتقديم الإنسانية، الحياة على المعنى إضفاء إلى

 يساعده اوروحي ارمزي اإطار الإنسان يمنح فالدين ،الوجود من والغاية والموت،

 .42وحدوده هشاشته مع التعايش على

                                                             

 .389 ص ،2006 بيروت، الطليعة، دار ،3ط الله، عبد محمد ترجمة الدينية، للحياة الأولية الأشكال دوركايم، إميل - 40

 .214 ص ،1998 القاهرة، العربية، النهضة دار ،2ط الأهواني، فؤاد أحمد ترجمة الدينية، التجربة تنوع جيمس، وليم - 41

 .77 ص ،2010 بغداد، الرافدين، دار ،1ط الدين، فلسفة الماجدي، خزعل - 42



30 
 

 امنالتض قيم ترسيخ خلال من الاجتماعية، العلاقات تنظيم في يسهم كما     

 يفصل لا شاملا ادين كونه في الإسلام زتمي ويبرز ،الأخلاقي والانضباط والتكافل

 هجيو ،متكاملا احضاري اعمشرو التدين من يجعل بل والاجتماعي، الروحي بين

 العدل مبادئ على الدولة ويؤسس معاملاته، في المجتمع وينظم عبادته، في الفرد

 .والمسؤولية

 

 :الإسلامية الرسالة دوتفر السماوي المصدر وحدة -2-5

 اختلفت وإن واحد، مصدرها أن جوهرها، في السماوية، الديانات تؤكد    

 ويعيد ة،الحقيق هذه ليؤكد الإسلام جاء وقد ،والأقوام الأزمنة باختلاف الشرائع

 بقةالسا للرسالات اوتصحيح اامتداد نفسه امعتبر النبوات، لسلسلة الاعتبار

 لوشمو العقيدة، صفاء بين جمع ا،خاتم دينا كونه في الإسلام زتمي لويتمث

 فإن ،ثم ومن ،التحريف من الديني النص حفظ مع الخطاب، وكونية التشريع،

 جعلت واضحة، توحيدية رؤية ضمن يؤطره بل الديني، المشترك ينفي لا الإسلام

 في نالأديا تساوي على لا الإلهية، الرسالة وحدة على دليلا المشترك هذا من

 .العقدية الحقيقة

 

 :تركيبية فلسفية قراءة -2-6

 أن الدين، فلسفة منظور من الأديان، بين المشتركة المبادئ دراسة تكشف    

 حدةو يعكس الديني فالمشترك ،واحد آن   في اإلهي اووحي إنسانية ظاهرة الدين

 لإسلاما زتمي يعكس بينما التاريخ، عبر الإنسان واجهت التي الوجودية الأسئلة

 الفرد نوبي والوحي، العقل بين جامع دين صورة في عنها الإلهية الإجابة اكتمال

 بل لام،الإس زبتمي الإيمان يناقض لا بالمشترك الاعتراف فإن وعليه، ،والمجتمع

 ابتالثو في التفريط دون اعالمي اإنساني ابعد الديني الخطاب ويمنح زه،يعز

 .العقدية

 

 :موضع في فلسفة الدين: صراع الخير والشر -2

 الفكر شغلت التي الإشكاليات أقدم من والشر الخير صراع موضوع    

 تساؤلات من عليه ينطوي لما الدين، فلسفة في مركزية مكانة واحتل الإنساني،

 اللحظة فمنذ ،والمعاناة الألم ومعنى الإله، وعدالة الوجود، طبيعة حول عميقة



31 
 

 إلى الشر وجود بحقيقة اصطدم حوله، من والعالم ذاته الإنسان فيها وعى التي

 رخي إله وجود بين التوفيق يمكن كيف: التساؤل إلى دفعه ما وهو الخير، جانب

 العالم؟ في الشر ووجود وقادر،

 احديت لتمث التي الشر، مشكلة بـ الدين فلسفة في عرفي ما السؤال هذا لويشك 

 .سواء حد على اوعقدي اعقلي

 

 والشر للخير الفلسفي المفهوم -3-1

 والانسجام الكمال يحقق ما بوصفه الخير إلى نظري الفلسفية، الناحية من    

 عن انحراف أو خلل أو نقص أنه على الشر فهمي بينما للوجود، القصوى والغاية

 حقيقي وجود هو فهل: الشر طبيعة تحديد في الفلاسفة اختلف وقد ،الكمال هذا

 . 43للخير؟ غياب دمجر أم بذاته، قائم

 يزيقيةوالميتاف الكونية الرؤية في أعمق ااختلاف يعكس رالتصو في التباين هذا

 عالجةم في والدين والأخلاق الفلسفة بين الوثيق التداخل عن يكشف كما للعالم،

 .القضية هذه

 

 :القديمة الفلسفة في والشر الخير صراع -3-2

 باعتباره بل مستقلة، قوة بوصفه اغالب ريفس الشر يكن لم اليونانية، الفلسفة في    

 النفس ابتعاد عن ناتج الشر أن أفلاطون رأى فقد ،النظام اختلال أو للجهل نتيجة

 حالة الشر يجعل ما وهو العقل، على الشهوات سيطرة وعن المثل، عالم عن

 .44مستقلا اكوني مبدأ منه أكثر وأخلاقية تربوية

 

 أن واعتبر موجود، لكل الطبيعية الغاية بتحقيق الخير ربط فقد أرسطو، أما    

 مرتبطًا الشر يجعل مما الخاص، كماله بلوغ في الشيء فشل في ليتمث الشر

 عقلية محاولة عن التصور هذا ويكشف المباشر الإلهي بالخلق لا بالقصور

 .45الشر مسؤولية من الإله لتبرئة مبكرة

 

                                                             

 .131 ص ،1988 بيروت، التنوير، دار ،1ط كامل، فؤاد ترجمة الدين، فلسفة إلى مدخل تيليش، بول - 43

 .444 ص ،1985 القاهرة، للكتاب، العامة المصرية الهيئة ،2ط زكريا، فؤاد ترجمة الجمهورية، أفلاطون، - 44

 .21 ص ،1974 القاهرة، المصرية، الكتب دار ،3ط السيد، لطفي أحمد ترجمة نيقوماخوس، إلى الأخلاق أرسطو، - 45



32 
 

 :والثنوية القديمة الديانات في الشر -3-3

 على يقوم اتصور الثنوي، الطابع ذات خاصة القديمة، الديانات بعض عرفت    

 الزرادشتية، في الحال هو كما والشر، الخير: متقابلين مبدأين بين كوني صراع

 .46والظلمة النور بين دائم صراع ساحة بوصفه العالم إلى نظري حيث

 

 أنه إلا اللاحقة، والدينية الفلسفية الاتجاهات بعض في التصور هذا رأث وقد    

 يفترضو وقدرته، الإله مطلقية من يحد لأنه الدين، فلسفة في اشديد انقد واجه

 .الكون في تنافسه قوة وجود

 

 :المسيحية والفلسفة اللاهوت في الشر مشكلة -3-4

 القديس عند خاصة المسيحي، اللاهوت في امحوري اموقع الشر مشكلة احتلت    

 ،مستقلا اكيان ليس الشر أن فيه اعتبر ا،مؤثر ايعقلان اتفسير مقد الذي أوغسطين،

 الحرية استخدام إساءة هو الأساسي مصدره وأن، الخير غياب هو بل

 .47الإنسانية

 

 من لشر،ا واقع وبين رخي بإله الإيمان بين التوفيق في التصور هذا أسهم وقد    

 يعيةطب شرور بوجود الإقرار مع الأخلاقي، الشر مسؤولية الإنسان تحميل خلال

 .تربوية أو اختبارية وظيفة ذات

 

 :الحديثة الفلسفة في والشر الخير صراع -3-5

 أفضل مفهوم خلال من المشكلة طرح لايبنتز أعاد الحديثة، الفلسفة في    

 من جزء لأنه الله، حكمة مع يتعارض لا الشر وجود أن امعتبر الممكنة، العوالم

 .48الكلي الخير من قدر أكبر يحقق شامل كوني نظام

                                                             

 ،2005 بيروت، المتحدة، الجديد الكتاب دار ،1ط السعيد، أحمد ترجمة الدينية، والأفكار المعتقدات تاريخ إلياد، ميرسيا - 46

 .301 ص

 .412 ص ،1982 بيروت، المشرق، دار ،1ط خباز، حنا ترجمة الله، مدينة أوغسطين، - 47

 .133–128 ص ،1965 القاهرة، العربية، النهضة دار ،1ط بدوي، الرحمن عبد ترجمة الثيوديسيا، في مقالة لايبنتز، - 48



33 
 

 الشر وجود أن رأى الذي هيوم، ديفيد من حاد لنقد ضتعر الطرح هذا أن غير

 جعل مما والخير، ،القدرة ،الكلي الإله لفكرة اعقلي اتحدي ليشك الواسعة والمعاناة

 .49التقليدي اللاهوت ضد النقدية الحجج أقوى إحدى الشر مشكلة

 

 :والشر الخير لصراع الإسلامية الرؤية -3-6

 يقوم لا إذ العميق، بتوازنه والشر الخير لمشكلة الإسلامي التصور زيتمي    

 ية،الإله بالحكمة يربطه بل ،مستقلا مبدأ الشر يجعل ولا كونية، ثنوية على

 ،الكون سنن من جزء الإسلام في والشر فالخير ،الإنسان وحرية والابتلاء،

 .قيةالأخلا أفعاله مسؤولية الإنسان تحميل مع المطلقة، الله لإرادة ويخضعان

 

 بين زوالتميي للابتلاء، وسيلة بوصفه للشر، اوجودي اتفسير الإسلام ميقد كما

 جعلوي معنى، المعاناة يمنح مما الأخلاقي، الكمال وتحقيق والطالح، الصالح

 .واحد آن في اوخارجي ااخليد اأخلاقي اصراع والشر الخير بين الصراع

 

 بين العلاقة عمق عن الدين فلسفة في والشر الخير صراع دراسة تكشف    

 تحاول فبينما ،للوجود الخالص العقلي التفسير حدود وعن والإيمان، العقل

 اأفق هايمنح الدين ظل الإشكالية، لهذه عقلية إجابات تقديم المختلفة الفلسفات

 جمعي اتركيبي انموذج بوصفه الإسلامي التصور ويبرز ،أوسع اوأخلاقي امعنوي

 ود،الوج عبثية في أو مستقلة قوة في الشر اختزال ويرفض والوحي، العقل بين

 يةالمسؤول نحو الإنسان مسار من جزء هو والشر الخير بين الصراع أن امؤكد

 .والكمال

 

 البحث في موضوع حقيقة الإرادة الإنسانية:-4

 فلسفة في للجدل وإثارة اتعقيد الموضوعات أكثر من الإنسانية الإرادة تعتبر    

 الحرية، مسائل مع تتقاطع لأنها سواء، حد على الأخلاقية والفلسفة الدين

 الإنسان أن القدم منذ الفلاسفة لاحظ فقد ،والشر والخير والقدر، والمسؤولية،

 بين الاختيار على القدرة يمتلك بل الطبيعة، يحكمه تفاعلي كائن مجرد ليس

                                                             

 .179 ص ،1985 الكويت، القلم، دار ،4ط الأديان، تاريخ لدراسة ممهدة بحوث: الدين دراز، الله عبد محمد - 49



34 
 

 وهل إرادته؟ في الإنسان حرية مدى ما: اجوهري سؤالا يطرح ما وهو البدائل،

 وهمية؟ أم حقيقية الإرادة

 لالأفعا تفسير على قدرتها في الإنسانية الإرادة دراسة أهمية وتكمن    

 .العليا قيمال أو الإلهي بالمقصد الفرد وربط المسؤولية، مفهوم وتأسيس الأخلاقية،

 

 :الكلاسيكية اليونانية الفلسفة في الإرادة -4-1

 إطار ضمن الإرادة مسألة وأرسطو أفلاطون تناول القديمة، الفلسفة في    

 العقلية السيطرة في تتجسد الإرادة أن أفلاطون رأى فقد ،متكامل وفكري أخلاقي

. 50النفس رغبات على عقله يسيطر من هو الحر الإنسان وأن الشهوات، على

 عقلية حرية بل عشوائية، حرية وليست متحكمة حريةً  الإرادة تصبح وبذلك

 .الأخلاقي الكمال بلوغ إلى تهدف

 

 تتخذ واعية لإرادة كنتاج الأخلاقي الفعل مفهوم على زرك فقد أرسطو، أما    

 اعنصر الإرادة تصبحل شيء، لكل الطبيعية والغاية الاعتدال أساس على القرار

 كمسار الفضيلة بمفهوم وترتبط والمجتمعي، الفردي الكمال لتحقيق احوريم

 .51الأعلى الخير لتحقيق

 

 :الحديثة الفلسفة في والحرية الحتمية بين الإرادة -4-2

 والحتمية الإنسانية الحرية بين العلاقة حول جدلا الحديثة الفلسفة أثارت    

 وأن الكونية، الضرورة عن مستقلة ليست الإرادة أن سبينوزا اعتبر فقد ،الطبيعية

 . 52حر أنه خطأ يعتقد الإنسان

 

 العقل، على الإنسانية الحرية تأسيس وكانت ديكارت حاول المقابل، في    

 على القدرة مع الأخلاقي، الاختيار في مطلقة حرية الإرادة أن معتبرين

 الإرادة أن الفلسفي الصراع هذا ويؤكد ،الصواب نحو والتوجيه العقلي الانضباط

                                                             

 .450 ص ،1985 القاهرة، للكتاب، العامة المصرية الهيئة ،2ط زكريا، فؤاد ترجمة الجمهورية، أفلاطون، - 50

 .30 ص ،1974 القاهرة، المصرية، الكتب دار ،3ط السيد، لطفي أحمد ترجمة نيقوماخوس، إلى الأخلاق أرسطو، - 51

 .98 ص ،1987 بيروت، التنوير، دار ،2ط مدكور، إبراهيم ترجمة الإتيقا، سبينوزا، باروخ - 52



35 
 

 يمكن لا فهمها وأن العقلية، والمعرفة الأخلاقي الوعي بين التقاء نقطة تمثل

 .الأخلاقي سياقها عن فصله

 

 :المسيحي الدين فلسفة في الإرادة -4-3

 بالخطيئة الإنسان بعلاقة الإنسانية الإرادة تتصل المسيحي، اللاهوت في    

 مقيد سقوطه منذ الإنسان أن أوغسطين القديس رأى فقد ،الإلهية والنعمة

 .53الإلهية النعمة خلال من فقط تتحقق الحقيقية الحرية وأن بالإرادة،

 

 وهو ية؟إله هبة أم ذاتي فعل الحرية هل: افلسفي سؤالا التفسير هذا ويطرح     

 ثلم مدارس تطوير إلى وأدى الغربي، اللاهوتي الفكر في كبير بشكل رأث سؤال

 .قليةع بطريقة والقدر الحرية قضايا معالجة حاولت التي الإسلام في الأشاعرة

 

 :ةوالمسؤولي الحرية بين التوازن: الإسلامي الفكر في الإرادة -4-4

 بين الجمع على بقدرته الإنسانية الإرادة لموضوع الإسلامي التصور زيتمي    

 بين الاختيار على قادر فمكل الإنسان بأن يقر فالإسلام ،والمسؤولية الحرية

 للإرادة تخضع بل المطلقة، بالضرورة محكومة ليست أفعاله وأن والشر، الخير

 .54حكيم إلهي نظام ضمن الحرة

 

 الإنسان ليتحم بحيث مطلقة، بأنها الإنسانية الحرية المعتزلة رفس وقد    

 مع الإلهية، بالقوة مرتبطة الإرادة أن الأشاعرة رأى حين في ،فعل كل مسؤولية

. 55الكوني الاختيار بـ عرفي ما وهو أفعاله، عن الإنسان مسؤولية على الحفاظ

 الإنسانية الإرادة أن ويؤكد المسؤولية، لمسألة متكاملا اتفسير التوازن هذا ويتيح

 .المطلقة الله إرادة عن منفصلة ليست لكنها حقيقية،

 

 بين العلاقة تعقيد عن الإنسانية الإرادة دراسة تكشف الدين، فلسفة منظور من    

 فقط فلسفي أو مادي تفسير في اختزالها يمكن لا وأنها والقدر، والمعرفة الحرية
                                                             

 .320 ص ،1982 بيروت، المشرق، دار ،1ط خباز، حنا ترجمة الاعترافات، أوغسطين، - 53

 .212 ص ،1985 الكويت، القلم، دار ،4ط الأديان، تاريخ لدراسة ممهدة بحوث: الدين دراز، الله عبد محمد - 54

 .45 ص ،1999 القاهرة، العربي، الفكر دار ،1ط الإسلامي، الفكر في والاختيار الإرادة الرحمن، عبد الخطيب، - 55



36 
 

 والمسؤولية الذاتي، والوعي الأخلاقي، العقل بين وصل حلقة تمثل فالإرادة

 حرية بين يربط امتوازن اوذجنم بوصفه الإسلامي التصور ويبرز ،الدينية

 في حر الإنسان أن امؤكد الإلهية، والحكمة الأخلاقية، والمساءلة الاختيار،

 .الله وأمام نفسه أمام أفعاله عن مسؤول ولكنه إرادته،

 

 حقيقة العالم الآخر:-5

 الفكر شغلت التي والدينية الفلسفية القضايا أعمق من الآخر العالم وضوعم    

 من ايةوالغ والمعنى، المصير، بأسئلة مباشرة يرتبط إذ التاريخ، عبر الإنساني

 بفهم يكتف لم ،بالفناء الذي يلحقه اواعي اكائن بوصفه فالإنسان ،الإنساني الوجود

 لحياةا تنتهي هل: الموت بعد اعم التساؤل إلى ذلك تجاوز بل المحسوس، العالم

 حأصب هنا، ومن مصيره؟ الإنسان فيه يواصل آخر اوجود هناك أن أم بالموت،

 والحياة لدنياا الحياة بين العلاقة لفهم اأساسي مدخلا الآخر العالم حقيقة في البحث

 ارمحو الموضوع هذا يجعل ما وهو والجزاء، الأخلاقي الفعل وبين الأخروية،

 .الدين فلسفة في ارئيسي

 

 :والدين الفلسفة بين الآخر العالم مفهوم -5-1

 الذي الوجود من المستوى ذلك الآخر بالعالم قصدي المفهومية، الناحية من    

 بعد الإنساني الوجود استمرار فيه فترضوي المحسوس، المادي العالم يتجاوز

 هذا مع الفلسفة تعاملت وقد ،بةمرك أو جسدية أو روحية صورة في الموت،

 تصور دمجر رآه ومن وأخلاقية، عقلية ضرورة اعتبره من فبين بحذر، المفهوم

 .56والمعنى العدالة إلى الإنسان تطلعات عن ريعب رمزي ديني

 

 من اجزء وجعله ا،ووجودي اواقعي اطابع الآخر العالم منح فقد الدين أما    

 مناهج في تباين عن الاختلاف هذا ويكشف ،تأملية فكرة دمجر لا العقيدة،

 فاعلت وجود من ذلك يمنع أن دون الديني، والوحي الفلسفي العقل بين المعرفة

 .الغيبية الحقيقة هذه تفسير في بينهما

 

 
                                                             

 .180 ص ،1988 بيروت، التنوير، دار ،1ط كامل، فؤاد ترجمة الدين، فلسفة إلى مدخل تيليش، بول - 56



37 
 

 :اليونانية الفلسفة في الآخر العالم -5-2

 ،وأخلاقي ميتافيزيقي إطار في الموت بعد ما مسألة اليونان الفلاسفة تناول    

 موطنها هو الآخر العالم وأن بطبيعتها، خالدة النفس أن أفلاطون رأى فقد

 رالتطه نحو سعيها في للنفس مؤقتة مرحلة الدنيا الحياة تمثلّ بينما الأصلي،

 حيث والجمهورية، فيدون محاورات في بوضوح التصور هذا ويظهر، والمعرفة

 في الأخلاقي سلوكها وبين الآخر العالم في النفس مصير بين أفلاطون ربط

 57.الدنيا

 

 ولم الطبيعي، العالم على زرك إذ ا،تحفظ أكثر اموقف اتخذ فقد أرسطو، أما    

 الالفع العقل عن بالحديث امكتفي الموت، بعد الحياة عن اتفصيلي اتصور ميقد

 في نفسها اليونانية الفلسفة اختلاف التفاوت هذا ويعكس ،امفارق مبدأً  بوصفه

 .58والميتافيزيقا الغيب مقاربة

 

 :الأخلاقية والعدالة الآخر العالم -5-3

 لاحظ فقد ،الكونية العدالة فكرة الآخر بالعالم للإيمان الفلسفية الدوافع أهم من   

 ظلموي الظالم ينتصر قد حيث العدالة، ادائم تحقق لا الدنيا الحياة أن الفلاسفة

 وقد ،النهائية العدالة فيه تتحقق آخر عالم وجود افتراض إلى دفع مما الصالح،

 الآخرة بالحياة الإيمان أن امعتبر الأخلاقية، فلسفته في المعطى هذا كانت استثمر

 الإيمان هذا يكن لم وإن حتى السعادة، مع الفضيلة انسجام لضمان عقلي شرط

 مجرد لا أخلاقية، ضرورة الآخر العالم يصبح وهكذا ،النظرية للبرهنة قابلا

 .59ميتافيزيقي اعتقاد

 

 :المسيحي الدين فلسفة في الآخر العالم -5-4

 إليه نظري حيث مركزية، مكانة الآخر العالم يحتل المسيحي، اللاهوت في    

 القديس ربط وقد ،والنعمة العدالة لتحقيق ومجالا الإلهي، للخلاص اامتداد بوصفه

 عابرة، مرحلة الدنيا الحياة أن امعتبر الله، ومدينة الآخر العالم بين أوغسطين

 البعد التصور هذا برزوي ،الآخرة في إلا تتحقق لا للوجود الكاملة الحقيقة وأن
                                                             

 .72 ص ،1973 القاهرة، المعارف، دار ،1ط قرني، عزت ترجمة فيدون، أفلاطون، - 57
 .1020 ص ،1982 بيروت، القلم، دار ،2ط بدوي، الرحمن عبد ترجمة الطبيعة، بعد ما أرسطو، - 58

 .130–125 ص ،1990 القاهرة، الفكر، دار ،1ط الدين، محيي محمود ترجمة العملي، العقل نقد كانت، إيمانويل - 59



38 
 

 الإيمان عبر الإنسان إليها هيتوج غاية بوصفه الآخر، للعالم والروحي الأخلاقي

 .60الصالح والعمل

 

 :الإسلامي التصور في الآخر العالم حقيقة -5-5

 بوصفه مهيقد لا إذ وتكامله، بوضوحه الآخر للعالم الإسلامي التصور زيتمي    

 ومتصلة بالوحي، مؤكدة غيبية حقيقة بل أخلاقي، افتراض دمجر أو ارمز

 تشمل أخروية حياة بوجود يقر فالإسلام ،الدنيا في الإنسان بسلوك امباشر اتصالا

 العقيدة أركان أحد الآخر باليوم الإيمان ويجعل والجزاء، والحساب، البعث،

 .61الأساسية

 

 يثح المسؤولية، بمفهوم الآخر العالم بربط الإسلامي التصور زيتمي كما    

 لإنسانيا الوجود يمنح ما وهو جزاء، دار والآخرة عمل، دار الدنيا الحياة تصبح

 لا يم،القو للسلوك عملي دافع إلى بالغيب الإيمان لويحو ،عميقا اأخلاقي معنى

 .نظري اعتقاد مجرد إلى

 

 ليس ومالمفه هذا أن عن والدين الفلسفة في الآخر العالم حقيقة دراسة تكشف   

 لفعلا وربط شموليته، في الإنساني الوجود لفهم محاولة بل الواقع، من اهروب

 بوصفه الآخر العالم مع الفلسفة تعاملت فبينما ،بالمسؤولية والحرية بالغاية،

 ةحقيق بوصفه الإسلام اوخصوص الدين مهقد أخلاقية، ضرورة أو عقلية فرضية

 لآخرا العالم في البحث فإن ،ثم ومن ،الكامل معناها الحياة على تضفي غيبية

 في بل ،بالموت علاقته في فقط ليس الإنسان، لفهم الأساسية المفاتيح أحد يمثلّ

 .نفسها للحياة عيشه كيفية

 

 

 

 

                                                             

 .520 ص ،1982 بيروت، المشرق، دار ،1ط خباز، حنا ترجمة الله، مدينة أوغسطين، - 60

 .260 ص ،1985 الكويت، القلم، دار ،4ط الأديان، تاريخ لدراسة ممهدة بحوث: الدين دراز، الله عبد محمد - 61



39 
 

 

 الدين والفلسفة  المحور الثاني:

 04 المحاضرة رقم :

 علاقة الدين بالفلسفةعنوان المحاضرة : 

 

 أهداف المحاضرة:

 دةمعقال العلاقة طبيعة تحديد في المحاضرة هذه من الأساسي الهدف يتمثلّ    

 بها يعتمد التي الكيفية عن الكشف خلال من والدين، الفلسفة بين والمتداخلة

 دةمتعد يةتحليل ومناهج معرفية أدوات على الدينية، للقضايا تناوله في الفيلسوف،

 ينيةالد الظاهرة يناقش لا فالفيلسوف ،الخالص الفلسفي التفكير حدود تتجاوز

 نسانيةالإ العلوم مختلف من يستفيد بل والاجتماعي، الإنساني سياقها عن بمعزل

 .واحد آن في وجماعية فردية تجربة بوصفه الدين لفهم

 

 دين،الو لفلسفةالذي يجمع بين ا الطابع إبراز إلى كذلك المحاضرة وتهدف    

 ودور للدين، الاجتماعية الوظائف تحليل في الاجتماع علم دور توضيح عبر

 قوس،والط للمعتقدات والرمزية الثقافية الجذور عن الكشف في الأنثروبولوجيا

 كما ،دينيةال للتجربة والوجداني الذاتي البعد فهم في النفس علم إسهام إلى إضافة

 ودور ،بالعقل العقدية الإشكاليات معالجة في الكلام علم أهمية بيان إلى تسعى

 .العصور عبر وتحولاتها الدينية المعتقدات رتطو عتتب في الأديان تاريخ

 

 لخلا من الطلبة، لدى النقدي الوعي تنمية إلى المحاضرة هذه ترمي كما    

 لتحلي أدوات بوصفها المختلفة المعرفية الحقول هذه استخدام على تدريبهم

 أن دركي أن الطالب من نتظروي ،الفلسفة أو الدين عن بدائل بوصفها لا وتفسير،

 الفهمو العقلي، التحليل بين تجمع شاملة، مقاربة بيتطل الدينية الظاهرة فهم

 .لتعميما أو الاختزال في الوقوع دون والنفسية، الاجتماعية والقراءة التاريخي،

 

 كل حدود إدراك من الطلبة تمكين إلى أعمق، مستوى في المحاضرة، وتسعى    

 في يشتركان منطلقاتهما اختلاف رغم والدين، الفلسفة أن وفهم معرفية، مقاربة



40 
 

 الهدف فإن ،ثم ومن ،والغاية والمعنى بالإنسان المتعلقة الكبرى بالأسئلة الاهتمام

 والدين، الفلسفة بين الحوار إمكانية برزت متوازنة رؤية بناء في يتمثلّ النهائي

 أفق وتوسيع الفهم إثراء إلى بل التناقض، إلى يؤدي لا المناهج دتعد أن وتؤكد

 .الدينية القضايا في التفكير

 

 لموضوع المحاضرة: موضوع -1

حقل بالعلوم التي يستفيد منها المشتغل موضوع المحاضرة يتمحور حول        

لتطرق كن االتي يم الاهتماماتالفلسفة ومنها فلسفة الدين، ولعل من بين أهم هاته 

 اليها نجد:

 

ريقة لى طععلاقة فلسفة الدين بعلم النفس، أي من ناحية الأثر الذي يتركه الدين 

 جلنية لأاتفكير الفرد ونمط سلوكه، والسبب الذي يترك أثره في النفس الإنس

 ن فيالتدين، أي تحديد الدوافع وأنماط السلوك والتصورات الذي أحدثها الدي

 للإعتقاد بوجود مدبر لهذا الكون. النفس الإنسانية

 

، كذلك مجال آخر مرتبط بفلسفة الدين، والحديث هنا عن علم الإجتماع    

ن موتخصص علم الاجتماع الديني يهدف الى دراسة المجتمعات وماتشتمل عليه 

يات الأفراد من خلال سلوك لبيان تأثير تلك المظاهر في ظواهر وطقوس دينية

 وأنماط العيش.

 

بحث عن ومن بين المجالات المرتبطة نجد الإنثروبولوجيا، وذلك من خلال ال    

قيقة والبحث في ح الإنسانيةالتي ظهرت في المجتمعات أقدم الأشكال الدينية 

ورة المعتقدات التي يمارسها الأفراد والمجتمعات القديمة خاصة منها الأسط

ما نبحث في علم في التأثير على الذهنيات، وحين ةوالطلاسم المستعمل

بين  اناتالانثروبولوجيا المقارن من خلال المقارنة بين الظواهر المختلفة للدي

تبع تجل لأقديمها وحديثها والمقارنة بين الممارسات المختلفة داخل تلك الأديان 

 .التطور الفكري للإنسانية وربطه بالدين

 



41 
 

ها، ن أبحاثم الاستفادةن وعلم تاريخ الأديان يمثل اتصال آخر يمكن لفلسفة الدي   

طقوس يمثل وصفا للدين في مظاهره التنظيمية والعقائدية وال الأديانفتاريخ 

ريخ، حركة الأديان على مر التا إلىويتطرق هذا العلم والعبادات المختلفة، 

تة،  تفاومعلى كيفية تطور الأديان المختلفة وتغيرها عبر التاريخ بنسب  وإطلالة

لم يصبح لها وجود في حين بعض الديانات أصبح لها  أديانوالبحث في 

من  استمرارية وصيت كبير، ويبحث تاريخ الأديان عن الحقائق من خلال ماترك

 آثار ورسومات وكتب وأساطير وروايات متناقلة عبر الأجيال.

 

يمكن  وأكيد هناك الكثير من العلوم الأخرى مثل السياسة والاقتصاد التي    

 ينها فييما بمادتها في البحث عن الحقيقة الفلسفية وارتباط العلوم فمن  الاستفادة

 فتح آفاق جديدة وتصحيح الكثير من الحقائق.

 

 التركيز على فهمها في المحاضرة : العناصر الأساسية التي يجب

البحث عن كيفية أهم عنصر يجب التركيز عليه في بداية المحاضرة هو -1

رح  )شفة في مجالات مختلفة للعلوم الانسانية الاستفادة من الحقائق المختل

 مختصر/تعليق(

 :ىم الأخرأمثلة توضيحية عن علاقة فلسفة الدين بالعلو إلى والإشارةتحديد ال -2

ذه هصدق  لابد وقبل تحقيق "إن العلم يؤيد الدين"عندما نطلق العبارة التالية: 

ا ذإلى هنحدد ماهية الدين وماهية العلم ثم نحقق النسبة بينهما؛ و القضية أن 

لدين اإن الدين والعلم كلمتان فضفاضتان، إن المعنى أشار وحيد الدين خان : 

ة معيننظرة إلى الحياة، وهو يعني نظاما محددا يقوم على أساس تلك النظرة ال

خضع مكن أن يهو دراسة العالم المحسوس الذي يخضع أو ي علمإلى الحياة ، وال

ت ضوعاوبهذا الاعتبار فالدين والعلم كلاهما مجال لمو ،لتجاربنا ومشاهداتنا

ن يب، ويمكن ملاحظة العلاقة ل منهما تختلف كثيرا عن الآخرواسعة ودائرة ك

 الدين والعلم من خلال علم السياسة

 

احة لسياسة من أهم المباحث المطروحة في السمبحث العلاقة بين الدين وا   

ياة حجيه السياسية العربية والإسلامية، حيث ظل الدين يلعب الدور الأكبر في تو

 .شعوب المنطقة، وفي تشكيل علاقتها بالأنظمة الحاكمة



42 
 

 

 سساتوفي الغالب الأعم ارتبطت السلطات السياسية في العالم العربي مع المؤ

سات لمؤساالأساسية هي تبادل المنافع، فالسلطة تغدق على  الدينية بعلاقة سمتها

الدينية المنح والمناصب والرواتب والعطايا، وأعضاء المؤسسات يمنحون 

 الشرعية للسلطات السياسية

 

 اد الأول فيومن أمثلة تلك العلاقة بين الطرفين ما ظهر إبان حكم الملك فؤ       

اد تلك العلاقة واستخدامها كترياق مضمصر، حيث سعى الأخير للاستفادة من 

، 1919للحركة الوطنية التي أمسك بزمام قيادتها حزب الوفد في أعقاب ثورة 

 ن لهوكان الملك يفتقد للرصيد الشعبي في مواجهة الوفد وأراد صنع تيار يضم

 .النفوذ الجماهيري

 

 اودث ركانت الفكرة التي التقى حولها الطرفان هي "الخلافة الإسلامية"، حي

لأزهر هو ، وكان ا1924الملك حلم قيادة العالم الإسلامي بعد سقوط الخلافة عام 

 ماعةالأداة التي استخدمها بالترويج للفكرة في البداية ثم جاءت من بعده ج

 .الإخوان المسلمين

 

لهيئة وقف الأزهر على رأس حملة الدعوة لاستعادة الخلافة، وتم تكوين "ا    

مر الإسلامية الكبرى" لدراسة الأمر، حيث أوصت بعقد مؤت العلمية الدينية

يع بالقاهرة يترأسه شيخ الأزهر بمشاركة ممثلين لجم 1925إسلامي في مارس 

 .يةالدول الإسلامية ليبحث في قضية من يجب أن تسند إليه الخلافة الإسلام

 

فات لم تنجح الخطوة في تحقيق الهدف الذي قامت من أجله، حيث دبت الخلا    

راء ى إجبين المجتمعين وقرروا أن المؤتمر بتشكيله الذي انعقد به غير قادر عل

ها البيعة، ولكن لجان المؤتمر قامت بعملها في تعريف الخلافة وشروط تولي

 .وسلطات الخليفة

 



43 
 

ن صاحب تم تعريف الخلافة بأنها )رياسة عامة في الدنيا والإمام نائب ع      

ؤون ير شوسلم، في حماية الدين وتنفيذ أحكامه، وفي تدب الشريعة صلى الله عليه

ة من لبيعالخلق الدنيوية على مقتضى النظر الشرعي.. وأن الإمام يتولى الحكم با

 (أهل الحل والعقد أو باستخلاف إمام قبله، أو بطريق التغلب وحده

 

تمد مس التعريف أعلاه جاء في العقد الثالث من القرن العشرين، وهو تعريف    

ائل من مفاهيم القرون الوسطى ولم يطرأ عليه أي جديد، فهو يتبنى ذات الوس

ى أدن القديمة في اختيار الخليفة ويجمع تحت سلطته شؤون الدين والدنيا، دون

محاولة لتطوير رؤية عصرية تواكب التطورات التي لحقت بنظم الحكم في 

 .العالم

 

المؤتمر  فقد تم تحديدها من قبل لجانأما سلطة الإمام )الخليفة( الدنيوية     

كالآتي: )لما كان الإمام صاحب التصرف التام في شؤون الرعية، وجب أن 

 مراءأتكون جميع الولايات مستمدة منه وصادرة عنه، كولاية الوزراء وكولاية 

 (الأقاليم وولاية القضاة وولاية نقباء الجيش وحماة الثغور

 

 و الذي يعينالخليفة يجمع بين يديه كافة السلطات فهوفقا للكلام أعلاه فإن       

اقض ر ينالحكومة التنفيذية وحكام الأقاليم ورئيس القضاء وقائد الجيش، وهو أم

لطات الذي رغم إعطائه س 1923الدساتير الحديثة ومنها الدستور المصري لسنة 

ة كوملحكبيرة للملك إلا أنه قرر بوضوح أن جميع السلطات مصدرها الأمة وأن ا

 .يشكلها البرلمان

 

 

 

 

 

 

 



44 
 

 :علاقة فلسفة الدين بعلم النفس -2

 حقل في ثراءوإ اتعقيد العلاقات أكثر من النفس وعلم الدين فلسفة بين العلاقة     

 مع قيقتهوح الدين معنى حول الفلسفي السؤال فيها يلتقي إذ الإنسانية، الدراسات

 تسعى ينمافب ،الفرد يعيشها داخلية خبرة بوصفها الدينية للتجربة النفسي التحليل

 يهتم ،والوجودية والعقلية المعرفية أصوله حيث من الدين فهم إلى الدين فلسفة

 الإيمانب المرتبطة واللاشعورية والوجدانية الشعورية الأبعاد بدراسة النفس علم

 ،خالصة نفسية ظاهرة الدين هل: جوهري فلسفي سؤال يبرز هنا ومن، نوالتدي

 النفسي؟ للتفسير امتجاوز ابعد له أن أم

 

 :مشترك كموضوع الدينية التجربة -2-1

 النفس وعلم الدين فلسفة بين أساسية التقاء نقطة الدينية التجربة مفهوم ليمث    

 الإنسان بين العلاقة لفهم مدخلا بوصفها الدينية التجربة إلى تنظر فالفلسفة

 تتداخل بةمرك شعورية حالة باعتبارها النفس علم يعالجها حين في س،والمقد

 واسعة، تفسيرية إمكانات التقاطع هذا أتاح وقد، والخيال والإدراك، العاطفة، فيها

 أو الخارجية مظاهره على الاقتصار دون الداخل، من الإيمان بتحليل سمحت

 62.الاجتماعية مؤسساته

 

 :ونشأته الديني النفس علم -2-2

 عشر، التاسع القرن نهاية مع مستقلا حقلا بوصفه الديني النفس علم ظهر    

 وليم ويعد ،التجريبي المنهج باستخدام الدينية الظاهرة بدراسة الباحثون بدأ حين

 فردية تجربة الدين اعتبر حيث الاتجاه، لهذا سواأس الذين الرواد أبرز من جيمس

 اتأثير التصور هذا رأث وقد ،فقط الطقوس أو العقائد في اختزالها يمكن لا عميقة

 الذاتي البعد إلى اللاهوتية البنية من الاهتمام توجيه أعاد إذ الدين، فلسفة في ابالغ

 63.للتدين

 

 

 

                                                             

 .21 ص ،1996 دمشق، دمشق، دار ،3ط العوا، عادل ترجمة والمدنس، المقدس إلياد، ميرسيا - 62

 .31 ص ،1998 القاهرة، العربية، النهضة دار ،2ط الأهواني، فؤاد أحمد ترجمة الدينية، التجربة تنوع جيمس، وليم - 63



45 
 

 :الفلسفي ونقده للدين النفسي التفسير -2-3

 الدين تفسير إلى التحليلية، المدرسة في خاصة النفس، علماء بعض ذهب    

 عن تعبير الدين أن فرويد سيغموند رأى فقد ،عميقة نفسية لحاجات انتاج بوصفه

 من شكلا الإيمان واعتبر والموت، الطبيعة من الإنسان وخوف مكبوتة رغبات

 راعتب إذ واسع، فلسفي بنقد قوبل التفسير هذا أن غير ،الجماعي الوهم أشكال

 تتدخل وهنا ،والوجودي المعرفي لبعده وإغفالا واحد، بعد في للدين اختزالا

 صدق على للحكم يكفي لا عمقه، بلغ مهما النفسي، التفسير أن لتأكيد الدين فلسفة

 .64بطلانه أو الدين

 

 :النفسية والصحة الدين -2-4

 من ية،النفس الصحة في اإيجابي اأثر للدين أن حديثة نفسية دراسات أظهرت     

 ،المعاناةو القلق مواجهة على والقدرة والمعنى بالطمأنينة الشعور الفرد منح حيث

 ضفاءإ على الدين قدرة أن معتبرة المعطى، هذا بتحليل الدين فلسفة تاهتم وقد

 لعلاقةا فإن ثم ومن ،الوجودية أبعاده أهم أحد لتمث والوجود الألم على المعنى

 في تسهم قد تفاعل علاقة بل وهم، أو مرض علاقة ليست والنفس الدين بين

 .النفسي التوازن

 

 :الدين وفلسفة النفس علم ضوء في والنية الإرادة -2-5

 والنية، الإرادة مفهومي دراسة في اأيض النفس علم مع الدين فلسفة تتقاطع    

 النفس علم يدرس فبينما ،والدينية الأخلاقية المسؤولية أساس لانيشك اللذين

 لهذه والقصدي القيمي البعد في الدين فلسفة تبحث للسلوك، الداخلية الدوافع

 أهمية عن التقاطع هذا ويكشف،| والمجتمع الله أمام بالمسؤولية وعلاقتها الأفعال،

 .65متكاملا افهم الديني الفعل لفهم الفلسفي والفهم النفسي التفسير بين الجمع

 

 

 

                                                             

 .23 ص ،1989 القاهرة، المعارف، دار ،2ط صفوان، مصطفى ترجمة وهم، مستقبل فرويد، سيغموند - 64

 .112 ص ،2004 بيروت، التنوير، دار ،3ط الشايب، طلعت ترجمة المعنى، عن يبحث الإنسان فرانكل، فيكتور - 65

 



46 
 

 :والنفس الدين بين للعلاقة الإسلامي التصور-2-6

 بين تجمع الإنسانية، للنفس متوازنة رؤية بتقديم الإسلامي التصور زيتمي    

 البحت النفسي أو المادي الاختزال في الوقوع دون والنفسي، الروحي البعد

 قابل وروحي أخلاقي كيان بل نفسي، جهاز مجرد ليست الإسلام في فالنفس

 خلال من الدين، فلسفة إثراء في التصور هذا أسهم وقد ،الانحراف أو للسمو

 والعقل الفطرة على يقوم اواعي ااختيار بل ا،نفسي اهروب ليس الإيمان أن تأكيده

 .66امع

 فهمه مكني لا الدين أن عن النفس وعلم الدين فلسفة بين العلاقة دراسة تكشف    

 نفسي،ال التحليل بين تجمع الأبعاد، متعددة مقاربة خلال من إلا شاملًا  افهم

 لإنسانا يعيش كيف النفس علم ريفس فبينما ،الدينية والرؤية الفلسفي، والتأمل

 حياة في الدين يعني وماذا لماذا سؤال عن الإجابة الدين فلسفة تحاول الدين،

 الدينية ةالظاهر لفهم أوسع اأفق يفتح الحقلين بين التكامل فإن ثم ومن ،الإنسان

 .الاختزال أو التبسيط في الوقوع دون

 

 :والاجتماع الفلسفة بين الدين-3-1

 توضح لتيا المجالات أبرز أحد الاجتماع وعلم الدين فلسفة بين العلاقة تمثل    

 لفهم يةالاجتماع الدراسات مع تتفاعل أن التحليلية الفلسفية للمعرفة يمكن كيف

 لدينا معنى في الدين فلسفة تبحث فبينما، مركبة إنسانية ظاهرة بوصفه الدين

 ية،الاجتماع وظائفه زاوية من الدين الاجتماع علم يدرس ومصداقيته، ووجوده

 الفردي السلوك وضبط الثقافية، الهوية وبناء المجتمع، تنظيم في هودور

 رالتفسي بين الجمع يمكن كيف: جوهري فلسفي سؤال يبرز هنا ومن ،والجماعي

 إلى لدينا اختزال دون الاجتماع لعلم الاجتماعي والتحليل الدين لفلسفة العقلاني

 اجتماعية؟ قاعدة مجرد

 

 

 

 

 
                                                             

 .201 ص ،1985 الكويت، القلم، دار ،4ط الأديان، تاريخ لدراسة ممهدة بحوث: الدين دراز، الله عبد محمد - 66



47 
 

 :وفلسفية اجتماعية كظاهرة الدين-3-2

 تنطوي ظاهرة بوصفه الدين دراسة في الاجتماع علم مع الدين فلسفة تتقاطع    

 تبحث فالفلسفة ،للمجتمع الخارجي والبعد للفرد الداخلي البعد مزدوجة أبعاد على

 المرتبطة والوجودية الروحية القيم تفسير وتحاول والمعتقدات، العقائد طبيعة في

 هذه بها تتشكل التي الطريقة على الضوء الاجتماع علم يسلط حين في بها،

 سلوكية أنظمة إلى تتُرجم وكيف والثقافية، الاجتماعية السياقات داخل المعتقدات

 .67المجتمعات تحكم وقيمية

 

 :والدين الاجتماع علم رواد -3-3

 دوركايم إميل هم الاجتماعي وأثره بالدين اهتموا الذين الاجتماع علماء أبرز    

 ويعمل الاجتماعي، التماسك يعزز الدين أن دوركايم رأى فقد ،.فيبر وماكس

 التعبير والرموز الطقوس معتبرا المشتركة، والقيم الجماعية للهوية تنظيمية كقوة

 . 68المجتمع وحدة عن

 

 الاجتماعية، والتحولات والاقتصاد الدين بين العلاقة على فيبر ركز المقابل، في

 والأخلاقي الاقتصادي السلوك على تؤثر أن الدينية للمعتقدات يمكن كيف امبين

 فقط ليس الدين فهم على الفلسفة الدراسات هذه ساعدت وقد ،والمجتمع للفرد

 .69والثقافة التاريخ في مؤثرة كقوة بل كعقيدة،

 

 :الاجتماعي والتحليل الدين فلسفة -3-4

 الاجتماعية، الدراسات على وتحليلي نقدي بعد إضفاء في الدين فلسفة تساهم    

 تفسير وتجاوز وأصالته، ومصداقيته الدين حقيقة حول أسئلة طرح خلال من

 يشكل أن للمجتمع يمكن كيف بفهم تسمح فهي ،اجتماعية أداة مجرد بوصفه الدين

 تسمو ومعرفية أخلاقية اأسس الدين ميقد كيف نفسه الوقت وفي فيه، ويؤثر الدين

 وعلم الفلسفة بين العلاقة أن يتضح وبالتالي ،الضيق الاجتماعي الإطار على

                                                             

 .15 ص ،2006 بيروت، الطليعة، دار ،3ط الله، عبد محمد ترجمة الدينية، للحياة الأولية الأشكال دوركايم، ايميل - 67

 .55 ص سابق، مرجع الدينية، للحياة الأولية لأشكال دوركايم، ايميل - 68

 القاهرة، العربية، النهضة دار ،1ط الأهواني، فؤاد أحمد ترجمة الرأسمالية، وروح البروتستانتية الأخلاق فيبر، ماكس - 69

 .91 ص ،2002
 



48 
 

 بعمق الدينية الظاهرة لتحليل أدوات منهما كل تقدم حيث تفاعلية، علاقة الاجتماع

 .70أكبر

 

 :والفرد المجتمع، الدين، -3-5

 بوصفه الدين فهم يمكن الاجتماع، وعلم الدين فلسفة مقاربات دمج خلال من     

 نحو الإنسان وتوجه والجماعي، الفردي السلوك على تؤثر وتنظيمية تربوية قوة

 ءنشو كيفية دراسة يمكن كما ،والصدق والرحمة العدالة مثل العليا، القيم

 السلوك توجيه على تعمل وكيف الدينية، والاحتفالات والرموز، الطقوس،

 .لممارساتا لهذه والفلسفية النفسية الأبعاد الاعتبار بعين الأخذ مع الاجتماعي،

 

 :والمجتمع للدين الإسلامي التصور -3-6

 الروحي البعد بين الجمع على بقدرته المجال هذا في الإسلامي التصور زيتمي    

 الفرد يربط متكاملا انظام الإسلامي الدين يقدم إذ الاجتماعي، والبعد والأخلاقي

 مع والعدالة، الأخلاقية القيم أساس على الناس بين العلاقات وينظم بالمجتمع،

 فهم للباحث التكامل هذا ويتيح ،الله أمام ومسؤوليته الإنسان حرية على التأكيد

 تكوين في تؤثر وجودية كظاهرة بل اجتماعية، أو أخلاقية كقوة فقط ليس الدين

 .71امع والمجتمع الإنسان

 

 اهرةظ مجرد ليس الدين أن الاجتماع بعلم الدين فلسفة علاقة دراسة تكشف    

 علم يقدم فبينما، الأبعاد متعددة وجودية تجربة هو بل ثقافية، أو اجتماعية

 نقديال البعد الدين فلسفة تمنح والجماعات، الأفراد لسلوك تحليلا الاجتماع

 والمعنى القيمة يشمل أوسع، أفق في الدين بفهم يسمح الذي والوجودي،

 الدينية، رةللظاه متكاملة رؤية يتيح الحقلين بين التفاعل فإن ثم ومن ،والمسؤولية

 انبج أي في الدين اختزال دون الاجتماعي، والتحليل العقلي الفهم بين تجمع

 .منفرد

 

 

                                                             

 .172 ص ،1988 بيروت، التنوير، دار ،1ط كامل، فؤاد ترجمة الدين، فلسفة إلى مدخل تيليش، بول - 70

 .212 ص ،1985 الكويت، القلم، دار ،4ط الأديان، تاريخ لدراسة ممهدة بحوث: الدين دراز، الله عبد محمد - 71



49 
 

 

 : الفلسفة والعلمالمحور الثاني

 05 المحاضرة رقم :

 عنوان المحاضرة : المقدس في الفكر الفلسفي المعاصر

 

 أهداف المحاضرة:

 وفهم المقدس معنى تحديد في المحاضرة هذه من الأساسي الهدف يتمثل    

 على رقاد فلسفي كمفهوم بل رمزية، أو دينية كفكرة فقط ليس الجوهرية، طبيعته

 لمقدسفا ،العالم في الإنسان تجربة على معنى وإضفاء الإنساني التفكير توجيه

 حضور هو بل اجتماعي، طقس أو ثقافية ظاهرة مجرد ليس المنظور، هذا من

 الوجودو الإنسان حول الكبرى الفلسفية التساؤلات ويثير ،المادي العالم يتجاوز

 .والمعنى

 

 فيالفلس الفكر في بتجلياته المقدس مفهوم ربط إلى المحاضرة تهدف كما    

 حليلهت وكيفية المفهوم، لهذا الفلاسفة تناول كيفية دراسة خلال من المعاصر،

 ويتيح ،عيوالو والقيمة، والرمز، التجربة، مثل المختلفة، الفلسفية المقولات عبر

 لانيتباد متكاملين، مجالين بوصفهما والفلسفة الدين فهم للطالب الربط هذا

 .والمعاني والحجج الأسئلة

 

 أمثلة عبر والإنسان المقدس بين العلاقة إيضاح إلى كذلك المحاضرة وتسعى     

 ينتكو وعلى الإنساني، السلوك على المقدس يؤثر كيف ظهرت وتجريبية، عملية

 لارتباطا إلى حاجته عن الإنسان ريعب وكيف اليومية، الحياة في والمعاني القيم

 المقدس انيمع تعدد يبرز والفرد المقدس بين الربط فهذا ،والغيبيات العليا بالقيم

 لفهم امحور يجعله مما والجماعية، الفردية الممارسات في التأثير على وقدرته

 .الإنسانية والهوية الثقافة

 

 بحيث الطلبة، لدى والتحليلي النقدي الوعي تنمية إلى المحاضرة تهدفكما     

 ،والنفس ة،والفلسف ،الدين في للمقدس المختلفة الأبعاد بين التمييز من يتمكنون



50 
 

 أو الشكلية بالمظاهر الاكتفاء دون الإنسانية، الحياة مع المتعددة علاقاته وفهم

 قدرة تطوير إلى الطالب يسعى المنهج، هذا خلال ومن ،الضيقة التفسيرات

 والمعنوية، الرمزية أبعادها وفهم الدينية، الظواهر تحليل على متعمقة فلسفية

 .كبرى وجودية بأسئلة وربطها

 

 موضوع المحاضرة:شرح  -2

 فكرة مجرد بوصفه ليس المقدس، مفهوم المحاضرة هذه موضوع يتناول     

 بين قةالعلا فهم على تساعدنا مركزية فلسفية كفكرة بل ا،ثقافي اطقس أو دينية

 ويشكل ،نسانالإ تجربة في والوجودية الدينية القيم بين والعلاقة والعالم، الإنسان

 سانالإن إدراك يعكس لأنه والديني، الفلسفي الفكر في اأساسي امحور المقدس

 لمعنى،ا: الكبرى المسائل في التفكر له ويتيح المادية، الطبيعة يتجاوز لوجود

 .العليا والقيم والغيب،

 

 المقدس، طبيعة على الضوء تسلط التي الاصطلاحية التعاريف أهم بين منو    

 مصطلحان والدنيوي القدسي أن يرى الذي لاندلا بتعريف الاستدلال يمكن

 72للفكر أساسيا اإطار يشكلان وأنهما بالآخر، إلا لأحدهما معنى لا متلازمان،

 إذ الدنيوي، عن بمعزل يتم أن يمكن لا المقدس فهم أن يوضح التحديد وهذا

 التي والممارسات والرموز، القيم، لتحديد اأساسي شرطًا الاثنين بين التمييز يشكل

 التجربة على يتفوق الذي الجانب بوصفه يظهر فالمقدس ،المجتمع في تنشأ

 الحياة الدنيوي يمثل بينما ا،ووجودي ارمزي ابعد ويمنحها العادية، المادية

 .المعتادة والأفعال اليومية، والمجريات الملموسة،

 

 في مستحيلا يكون قد والدنيوي المقدس بين الفصل أن إلى اأيض لاندلا ويشير    

 تحديد معها يصعب درجة إلى والطقوس الرموز تتداخل إذ المجتمعات، بعض

 يكمن يوضح، كما للمقدس الجوهرِي المعيار أن إلا دنيوي، وأيها مقدس منها أي

 وإضفاء العادي العالم تجاوز على المقدس قدرة في أي والسمو، التفوق سمة في

 .73الظاهر الحاضر يتجاوز معنى

                                                             

 .45 ص ،1995 بيروت، المعاصر، الفكر دار ،2ط عطا، محمد .تر الدينية، الظاهرة في دراسة: والدنيوي القدس لالاند، - 72

 .48 ص نفسه، لالاند، المرجع - 73



51 
 

 العناصر لدراسة المجال يفتح كونه من أهميته التعريف هذا ويكتسب    

 يف والقدسية الرمزية، مثل المحاضرة، في سنتناولها التي للمقدس الأساسية

 لفرديةا الحياة على وتأثيره السلوك، تنظيم في القيمي والدور والمكان، الزمان

 تعددم كوجود بل اجتماعية، أو عقلية كظاهرة فقط فهمي لا قدسمفال ،والجماعية

 سانالإن محاولات ويعكس واجتماعية، ونفسية، فلسفية، انعكاسات له الأبعاد،

 رساتمما في أو مباشرة دينية تجربة في سواء ذاته، من أعلى هو بما للارتباط

 .عادية حياتية

 

 بل ة،جامد فكرة كمجرد ليس للمقدس قالمعم الفهم الرؤية هذه لنا تتيح ،ثم من

 بين العلاقة طبيعة عن ويكشف والمجتمع، الإنسان مع يتفاعل ديناميكي كمفهوم

 لجماعية،وا الفردية التجربة وبين والغيب، الدنيوي العالم بين والروحي، المادي

 اعيوالاجتم والفلسفي الديني الفكر لفهم ضرورية المقدس دراسة يجعل ما وهو

 .واحد آن   في

 

 :فلسفية قضية بوصفه المقدس-3

 يثير ذإ والدين، الفلسفة بين تجمع التي المفاهيم أهم من اواحد المقدس يعد   

 سانالإن بين والعلاقة الحياة، من والغاية الوجود، معنى حول جوهرية أسئلة

 ورحض هو بل ثقافية، ظاهرة أو ديني طقس مجرد ليس فالمقدس ،العليا والقيم

 علىأ هو ما إدراك على القدرة الإنسان ويمنح العادي المادي العالم يتجاوز

 سمحي افلسفي امحور المقدس يصبح المنطلق، هذا ومن ،اليومية ذاته من وأعمق

 .سانيالإن الوعي على تأثيره كيفية وفهم والمعتقدات، الرموز، القيم، بتحليل

 

 :الكلاسيكي الفلسفي والفكر المقدس -3-1

 للخير اانعكاس بوصفه المقدس مفهوم أفلاطون تناول اليونانية، الفلسفة في   

 إلى البشرية النفس سعي عن تعبير الدينية التجربة أن يرى إذ الأعلى، والحق

 محسوسة ظاهرة ليس السياق، هذا في فالمقدس، ،الماديات على والسمو الكمال

 في ويساهم والفضيلة، المعرفة بين يربط وأخلاقي، عقلاني مبدأ بل فحسب،

 .74والغاية العدالة عن الإنسان تصور صياغة

                                                             

 .450 ص ،1985 القاهرة، للكتاب، العامة المصرية الهيئة ،2ط زكريا، فؤاد ترجمة الجمهورية، أفلاطون، - 74



52 
 

 تناول ثم ومن الأخلاقية، والأفعال الفضائل دراسة على زرك فقد أرسطو أما    

 نحو الفردي السلوك يوجه المجتمع، حياة في اتنظيمي اعنصر بوصفه المقدس

 الفرد بين ارابط يشكل المقدس أن الكلاسيكي التفسير هذا ويبرز ،العام الخير

 والمعنى الأخلاقي الفعل بين الدينية، والرموز العقلية القيم بين والمجتمع،

 .75الوجودي

 

 :والمعاصرة الحديثة الفلسفة في المقدس-3-2

 البعد يتجاوز نقدي تحليل موضوع المقدس أصبح المعاصرين، الفلاسفة مع     

 اعتبر فقد ،والوجودية والاجتماعية النفسية الأبعاد ليتضمن الأخلاقي، أو العقلي

 هوية وتخلق الجماعي، الانتماء تعزز اجتماعية قوة المقدس دوركايم إميل

 والوجدانية الجمالية بالتجربة مرتبط المقدس أن شيلر ويلهلم يرى بينما مشتركة،

 متعددة كظاهرة المقدس فهم الفلسفية المقاربات في التعدد هذا ويتيح ،للإنسان

 .76الاجتماعي والتنظيم والرمزية الروحانيات بين تجمع الأبعاد،

 

 :الفلسفية والرمزية المقدس -3-3

 والقيم للغيبيات ارمز يمثل أنه الفلسفي الفكر في المقدس مميزات أبرز من    

 الماديات، يتجاوز ما مع الإنسان تجربة تعكس والفلسفية الدينية فالرموز، العليا

 .77ومعنوي عقلاني فهم إلى لهاوتحو

 

 يصبح ثحي الروحية، والتجربة الفلسفي التفكير بين الربط الفهم هذا ويتيح    

 نأ على ويؤكد والمعنى، الفكر بين والإيمان، العقل بين وصل حلقة المقدس

 فهمه تعميق إلى بل الدين، نقض إلى يهدف لا المقدس في الفلسفي البحث

 .المتعددة أبعاده واستيعاب

 

 

 

                                                             

 .30 ص ،1974 القاهرة، المصرية، الكتب دار ،3ط السيد، لطفي أحمد ترجمة نيقوماخوس، إلى الأخلاق أرسطو، - 75

 .75 ص ،1989 بيروت، الفكر، دار ،1ط يونس، محمد ترجمة والدينية، الجمالية الفلسفة في مقالات شيلر، ويلهلم - 76

 ..82 ص ،1989 بيروت، الفكر، دار ،1ط يونس، محمد ترجمة ،**والدينية الجمالية الفلسفة في مقالات شيلر، ويلهلم - 77



53 
 

 :الإنسانية والإرادة المقدس -3-4

 إذ الإنسانية، بالإرادة اوثيق اارتباط يرتبط المقدس أن الحديثة الفلسفة تؤكد    

 فالفعل ،العليا بالقيم والارتباط الأخلاقي السلوك اختيار على القدرة الفرد يمنح

 حر خيار هو بل نفسية، أو اجتماعية استجابة مجرد ليس المقدس أمام الإنساني

 .78ومسؤول

 

 عززي والوجودي، الأخلاقي للفهم وسيلة المقدس يصبح المنظور، هذا ومن     

 لروحيةا البوصلة ويمنحه ومجتمعه، وعلاقاته ذاته في التفكر على الإنسان قدرة

 .اليومية الحياة في والأخلاقية

 

 بل جامد، ديني مفهوم مجرد ليس المقدس أن يظهر المحاضرة، هذه خلال من

 :بين تجمع الأبعاد، متعددة فلسفية تجربة هو

 والوجودي الروحي البعد -

 والثقافي الرمزي البعد -

 والأخلاقي الاجتماعي البعد -

 والفردي النفسي البعد -

 

 عن شفتك نقدية، عقلانية بطريقة الأبعاد هذه تحليل الفلسفي الفكر ويتيح    

 والمجتمع دالفر بين والمسؤولية، الحرية بين العليا، والقيم الإنسان بين العلاقة

 .وحده الجوانب هذه أحد في المقدس اختزال دون

 

 

 

 

 

                                                             

 .170 ص ،1997 الكويت، المعرفة، عالم ،2ط عناني، محمد ترجمة الدين، فلسفة هيك، جون - 78



54 
 

 :  الدين والعلمالثالثالمحور 

 06 المحاضرة رقم :

 الدين ومنظومة العلوم الكونيةعنوان المحاضرة : 

 

 أهداف المحاضرة:

 باعتباره الدين استكشاف في المحاضرة هذه من الأساسي الهدف يتمثل    

 العلاقة تحليل وفي سواء، حد على والعلمي الفلسفي للبحث امركزي اموضوع

 الاجتماع، وعلم الفلسفة، يشمل بما الكونية، العلوم ومنظومة الدين بين تربط التي

 هذه عن بمعزل درسي لا فالدين ،الطبيعية والعلوم والتاريخ، النفس، وعلم

 أبعاده لفهم ومناهجها أدواتها من ويستفيد معها، يتقاطع بل المعرفية، الحقول

 .79والاجتماعية الأخلاقية، المعرفية،

 

 معرفي كفرع الدين فلسفة مكانة توضيح إلى اأيض المحاضرة وتهدف    

 يف وخاصة الأخرى، المعرفية الفروع بين متميز بوزن يتمتع مستقل، أكاديمي

 يالنقد الفكر لتطوير امحور الدين حول النقاش لشك حيث الغربية، الفلسفة

 أو العقائد دراسة على يقتصر لم بالدين الفلسفي فالاهتمام ،والميتافيزيقي

 ان،الإنس لفهم كأداة الدينية الظاهرة دراسة إلى امتد بل المقدسة، النصوص

 .الفرع الهذ العميق والفلسفي المعرفي الدور يبرز مما العليا، والقيم والمعنى،

 

 الطبيعة إدراك من الطالب تمكين إلى المحاضرة تسعى ذلك، على علاوة    

 والنقدية الفلسفية الحجج تقييم على القدرة أي الدين، لفلسفة النقدية التحليلية

 أبعاده في الدين لفهم الأخرى الكونية العلوم بمناهج وربطها بالدين، المرتبطة

 يظهر المنظور هذا ومن ،ونفسية واجتماعية، وروحية، عقلية، كظاهرة: المتعددة

 يأكاديم إطار هي بل دينية، أو تاريخية دراسة مجرد ليست الدين فلسفة أن

 .متكامل معرفي سياق ضمن الدينية الظواهر بفهم يسمح شامل

 

                                                             

 .22 ص ،1997 الكويت، المعرفة، عالم ،2ط عناني، محمد ترجمة الدين، فلسفة هيك، جون - 79



55 
 

 نأ يستطيع بحيث الطالب، لدى نقدي وعي تطوير إلى المحاضرة تهدفكما     

 أن دراكإ مع العملية، الحياة في الدين وفهم النظري الفلسفي التحليل بين يوازن

 مسؤوليةوال والغاية، والمعنى، للوجود، الكبرى الأسئلة مع تتعامل الدين فلسفة

 يالأكاديم الحقل في اومهم امؤثر امعرفي افرع يجعلها ما وهو الإنسانية،

 .الحديث

 

 لموضوع المحاضرة: شرح  -2

ن بالرغم من الاعتراف بفلسفة الدين كفرع معرفي أكاديمي له وزنه بي    

ثل  تمعليها أنها لاالفروع المعرفية وخاصة في الفلسفة الغربية إلا أنه يعاب 

ها، ناهجفق والانسجام بين موضوعها ومكما أنها تفتقر إلى التوا تكوينا واحدا،

 فهم.كما تغيب فيها النتائج المشتركة أي التي تحوز على رضا الجميع واعترا

 

قيقا لا ن وصفا دفإننا نجد أن فلاسفة الدين لا يضعو وإذا ما أمعنا النظر     

 لدينفة اارة إلى ما لا تمثله فلسالإشإنما يكتفون ب لموضوعاتها ولا لمناهجها،

ير ، هذا الأخحديد موضوع فلسفة الدينب على الدارسين تهو الأمر الذي يصعو

ص. على تحديد الطابع المميز للتفلسف الخال ولو ضمنيا يجب أن يشتملالذي 

 ادائم اموضوع تجعل منهاطبيعة المعرفة والنشاط الفلسفيين  وذلك كون

 .ختلاف الرأيمجالا خصبا لاللمناقشات و

 

تصة لظواهر التي تصنف على أنها دينية في المباحث المخكما أن كثرة ا     

"الدين" بالدين والتي تعد حقلا خصبا للباحثين في فلسفة الدين تجعل من

للدارسين إذ من الصعب صياغة  صعوبة بالغةيشكل موضوع لفلسفة الدين ك

 لصلةاالعلوم الأخرى ذات  تعريف إجرائي له سواء كان ذلك في فلسفة الدين أو

 .ينبالد

 

وبالرغم من غياب رأي مشترك بين فلاسفة الدين حول فهم طبيعة فلسفة     

هي أيضا بمجال بحث معين، و اموضوعيالدين و تحديد وظائفها إلا أنها تتميز 

علوم ولاهوت كال، أخرى مقاربة لها ة فلسفيةيمعرف مجالاتتتميز كثيرا عن 



56 
 

من حيث الموضوعية بوهذا يحيلنا إلى أنها تتميز بخصائص تتسم  ،الدين

 تحققها التاريخية. أنماطفي  اتنوع ممارستها لنوع مميز من التفلسف يبرز

 

لا تبدي اهتماما  فلسفة الدين المعاصرة نما يمكن ملاحظته هو أ وإن أهم     

، لهذا نجد أن القضايا المتعلقة بالمنهج المتبع في فلسفة بالتفكير المنهجي كبيرا

بل إننا نجد أن الأعمال التي ترتبط بقضايا المنهج لا تعدو  الدين تتميز بالندرة،

و أهم  ،النشاط الفلسفي الدينيبعض المجالات المنفردة من الأمور التي تتعلق ب

 ا يمكن نسبتها إلى المجالن و تتعلق بالقضايا المنهجية ممنقطة تدرسها فلسفة الدي

مسائل تها على تناول و قدرصلاحية الفلسفة هي مدى  لفلسفي الديني الخالصا

 80.خالصة دينية

 

لها كل الفلسفة  هو أن أنواعها بمختلففلسفة الدين  فالمنطق الذي تركز عليه    

بالدراسة و التمحيص، و لعل  شؤون الدين تتناول مختلفصلاحية لالإمكانية و ال

ن قان مع شكليفمظهرين أساسيين يتهو بروزها بهذه الصلاحية  أهم ما تبرز فيه 

في  ،لسفي في الدين، واللاهوت الفلسفيالبحث الف"  :هما فلسفة الدينلأصليين 

وقف من الدين، أما في عترف بالصلاحية المعرفية للفلسفة في المالحالة الأولى ي

ن أن بوسع الفلسفة أن تؤدي وظائف محددة من طبيعة وضعية الثانية فيعل

يدور في المقام الأول حول  تأويلية، ودينية عملية، ولا يخفى أن الحديث هنا

 .81" مذاهب فلسفية عن الله

 

اس هو عندما تقوم فلسفة الدين بالبحث تعتمد على أساس منهجي، هذا الأس     

ن سفة أتستطيع الفل ه، بما في ذلك موقفه الديني،واقع أن أي موقف للإنسان من

لذكر و ة اة آنفتتناوله بالدراسة و التمحيص و حتى فهم أبعاده، و لا تبرز المشكل

دام إمكانية استخ إلا في صلاحية الفلسفة للخوض في المسائل الدينيةهي مدى 

ريد ي سفياللاهوت الفل بهدف التأويل، لأنبمعنى استعمالها  ،الفلسفة داخل الدين

ية قلانع ا يبرزالفلسفي الوضعي التأويلي هو تجليه الواقعي، مم أن يكون العقل

 .قولية درته على المعالدين أو ق

                                                             

الهيئة العامة السورية للكتاب ،  15ص: هيثم صعب،  : فلسفة الدين الغربية المعاصرة، ترجمة ، يوري أناتوليفتش كميليف -80

 http://www.syrbook.orgسلسلة الكتاب الالكتروني للنشر /

 18ص:  ،فلسفة الدين الغربية المعاصرة ، يوري أناتوليفتش كميليف81- 

http://www.syrbook/
http://www.syrbook/


57 
 

عكس ما تطرقنا هنالك أعمال فلسفية، و كذلك أعمال لاهوتية تؤكد  كما أن     

ه ليس هنالك أي توافق بين الفلسفة و الدين، بل تحديدا بين إليه آنفا و هو أن

الفلسفة و اللاهوت، و بالتالي تؤشر و تؤكد على عدم صلاحية الفلسفة للخوض 

ليس فيها أي جديد، بل هي تتجه  هذا الطرحفي الأمور الدينية، و حجة أصحاب 

نحو إعادة المناظرات ذات الطابع التقليدي و التي يمكن تسميتها بالإيمانية  أو 

بني الإيمان على أساس مذهب الإيمان، و هي التي تقدم النقل على العقل، و ت

بل حتى  و البراهين العقلية أو المنطقية، لا تبنيه على أساس الحججمعتقديه، و

وجود ضرورة على د يكأتتذهب إلى الالمناظرات المنهجية التي  أننا نجد أن

إذ أنها فقط تحاول أن تدعو أو تعمل تحت  ،جديد تحمل أياللاهوت الفلسفي، لا 

 82"بالإيمان الذي ينشد التعقل". ضوء القاعدة القائلة

 

م هذا يهت لدينا، و كما هو معلوم فلسفة الدين فرع من فروع الفلسفةبما أن و     

واهر ل الظكو عتقادية الدينية، المفاهيم والمنظومات الإ ةسادرب الفرع من الفلسفة

ن ءا مجز تعدلا  في حد ذاتها فلسفة الدين ، إلا أنو الموضوعات المتعلقة بها

 لفطريةدينية اال الإنسانسئلة أ وتعدا، مهينب الوثيق رتباطالاالمنظومة الدينية رغم 

لاق من الانطهي  ة فلسفة الدينوظيف، إذ أن فلسفة الدينالخصب لمجال بمثابة ال

يان الأدلدفاع عن ، في محاولة لالأديان فيها جميع شتركالتي تسئلة هذه الأ

دون ه بعموم دراسة الدينتقوم بفلسفة الدين و  ،ذاتهب ا، وليس دينباعتبارها أديانا

 التوغل في خصوصيات كل دين على حدا.

 

تجاوزه بل ت قطماهو قائم ف تقتصر في دراستها علىفلسفة الدين لا كما أن      

 ءلا تتساكمإمكانية معرفة الله،  حول فهي تطرح أسئلة ،ما ينبغي له أن يقوم إلى

ة الديني للغةاالعلاقة بين الله والعالم، وكيفية فهم طبيعة الله، وطبيعة  عن طبيعة

علاقة ويها، ف الإيمانة بمعنى العبادة الدينية، ودور الأسئلة المتعلق إلىبالإضافة 

 .بالعقل الأخير

 

خلق نوع من التكامل  يالضرور يجعل من لفلسفة الدين الموقع المعرفي إن     

 في قراءة الدينهذه العلوم  مستجداتمن أجل توظيف العلوم الأخرى  وبين بينها

المواد ترتكز على بنائها المعياري  وأن فلسفة الدين في،ومعرفته معرفة أعمق

                                                             

  .18ص: ، ، مرجع سابقفلسفة الدين الغربية المعاصرة 82  -



58 
 

ليس في  إلا أنههيئها تاريخ الأديان وعلم نفس الدين وعلم اجتماع الدين، التي ي

اتها وطبيعتها ومقوّم النظرفي ، في فروع معرفته و كلياأ هويتها فقد يكون جزئيا

معرفي هو أقرب للتوصيف الحيادي منه للانحياز  من موقع ،التي يحملها الدين

 83.مؤدلج"ال

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             

 .187:  ص، ( 2004، 1، ط ) بيروت: معهد المعارف الحكمية ،ينشفيق جرادي ، مقاربات منهجية في فلسفة الد  -83



59 
 

 

 :  الدين والعلمالثالثالمحور 

 07 المحاضرة رقم :

 الإنسانيةعنوان المحاضرة : الدين ومنظومة العلوم 

 

  أهداف المحاضرة:

 باعتباره الدين استكشاف في المحاضرة هذه من الأساسي الهدف يتمثل    

 لتيا العلاقة تحليل وفي سواء، حد على والعلمي الفلسفي للبحث امركزي اموضو

 تماع،الاج وعلم الفلسفة، يشمل بما الكونية، العلوم ومنظومة الدين بين تربط

 ذهه عن بمعزل درسي لا فالدين |،الطبيعية والعلوم والتاريخ، النفس، وعلم

 بعادهأ لفهم ومناهجها أدواتها من ويستفيد معها، يتقاطع بل المعرفية، الحقول

 .والاجتماعية الأخلاقية، المعرفية،

 

 معرفي كفرع الدين فلسفة مكانة توضيح إلى أيضًا المحاضرة وتهدف     

 يف وخاصة الأخرى، المعرفية الفروع بين متميز بوزن يتمتع مستقل، أكاديمي

 يالنقد الفكر لتطوير امحور الدين حول النقاش لشك حيث الغربية، الفلسفة

 أو العقائد دراسة على يقتصر لم بالدين الفلسفي فالاهتمام، والميتافيزيقي

 ان،الإنس لفهم كأداة الدينية الظاهرة دراسة إلى امتد بل المقدسة، النصوص

 .الفرع الهذ العميق والفلسفي المعرفي الدور يبرز مما العليا، والقيم والمعنى،

 

 الطبيعة إدراك من الطالب تمكين إلى المحاضرة تسعى ذلك، على علاوة    

 والنقدية الفلسفية الحجج تقييم على القدرة أي الدين، لفلسفة النقدية التحليلية

 أبعاده في الدين لفهم الأخرى الكونية العلوم بمناهج وربطها بالدين، المرتبطة

 ،المنظور هذا ومن ،ونفسية واجتماعية، وروحية، عقلية، كظاهرة: المتعددة

 إطار هي بل دينية، أو تاريخية دراسة مجرد ليست الدين فلسفة أن يظهر

 .متكامل معرفي سياق ضمن الدينية الظواهر بفهم يسمح شامل أكاديمي

 



60 
 

 أن يستطيع بحيث الطالب، لدى نقدي وعي تطوير إلى المحاضرة تهدفو     

 أن دراكإ مع العملية، الحياة في الدين وفهم النظري الفلسفي التحليل بين يوازن

 مسؤوليةوال والغاية، والمعنى، للوجود، الكبرى الأسئلة مع تتعامل الدين فلسفة

 اديميالأك الحقل في ومهمًا مؤثرًا معرفياً فرعًا يجعلها ما وهو الإنسانية،

 .الحديث

 

 شرح  لموضوع المحاضرة:-2

، يةالإنسان المختلفة، خاصة منها العلوم الإنسانلايمكن فصل فلسفة الدين عن علوم    

لم ر العامع واقعه من خلال تفسي الإنسانرباني، ليتكيف  إنسانيففلسفة الدين بناء 

ي فلتفكير م باتفسيرا لاهوتيا، ولتشرح له فلسفة الدين الغاز الحياة، ففلسفة الدين تهت

 لعلوماومختلف  الإنسانيةبحثنا في مختلف الحضارات نلاحظه إذا  ، وهذا ماالإنسان

 ، لأجل السعادة في الحياة.الإنسان أنتجهاالتي  الإنسانية

 

 .ب التركيز على فهمها في المحاضرةالعناصر الأساسية التي يج -3

 العلوم الإنسانية:  -1

 مستهل في أساسية منهجية خطوة الإنسانية العلوم مفهوم شرح على التركيز    

 ارهين يظل الاجتماعية وبالعلوم بالفلسفة الدين علاقة فهم لأن المحاضرة، هذه

 هي العام معناها في الإنسانية فالعلوم ،اشتغالها ومجال العلوم هذه طبيعة بتحديد

 اومنتج ا،مفكر ا،واعي اكائن بوصفه الإنسان على دراستها تنصب التي العلوم تلك

 . 84متغيرة وتاريخية وثقافية اجتماعية سياقات داخل يعيش للمعنى،

 وفهم تفسيرها إلى تسعى بل الإنسانية، الظواهر بوصف تكتفي لا فإنها ،ثم ومن

 .العميقة دلالاتها

 

 محضة، مادية أو بيولوجية زاوية من الإنسان إلى الإنسانية العلوم تنظر ولا    

 النفسية، الأبعاد تكوينه في تتداخل ا،مركب اكائن باعتباره معه تتعامل بل

 مجرد ليس المنظور هذا من فالإنسان ،والرمزية والثقافية، والاجتماعية،

                                                             

 .23 ص ،1996 البيضاء، الدار العربي، الثقافي المركز ،2ط العقل، مفهوم العروي، الله عبد - 84



61 
 

 المعاني وتبني القيم، وتنتج التاريخ، تصنع فاعلة، ذات هو بل للدراسة، موضوع

 .85والجماعية الفردية حياتها متنظ التي

 

 ثقافة،وال والهوية، اللغة، مثل بقضايا الإنسانية العلوم تهتم السبب، ولهذا 

 .الإنساني الوجود لفهم مفاتيح بوصفها والأخلاق، والدين، والسلطة،

 

 التجريبي المنهج تعتمد لا إذ مناهجها، دبتعد كذلك الإنسانية العلوم زوتتمي

 الوصفية، المناهج توظّف بل الطبيعية، العلوم في الحال هو كما وحده الصارم

 المنهجي التنوع هذا ويعكس ،والمقارنة والتاريخية، والتأويلية، والتفسيرية،

 تفسيرات أو ثابتة لقوانين إخضاعها يمكن لا التي ذاتها، الإنسانية الظاهرة طبيعة

 يجعل ما وهو والسياق، والرمز بالمعنى يتأثر ا،نسبي حر كائن فالإنسان ،آلية

 .86دةومتعد مرنة تحليل أدوات يتطلب فهمه

 

 لأنه الإنسانية، العلوم موضوعات أهم كأحد الدين يبرز السياق، هذا وفي    

 صحته حيث من هنا درسي لا فالدين ،الإنسانية التجربة في اجوهري ابعد ليشك

 إلى الإنسان حاجة عن رتعب إنسانية ظاهرة كونه حيث من بل بطلانه، أو العقدية

 فإن ،ثم ومن ،والآخرين العالم مع العلاقة وتنظيم والطمأنينة، والتجاوز، المعنى،

 اونظام اجتماعية، وبنية فردية، تجربة بوصفه الدين تدرس الإنسانية العلوم

 .87الاجتماعية والروابط والسلوكيات القيم تشكيل في عميق تأثير له ا،رمزي

 

 خلال من والمجتمع، الدين بين دةالمعق العلاقة بفهم الإنسانية العلوم تسمح كما   

 وتوجيه الأخلاقية، القيم وترسيخ الجماعية، الهوية بناء في الدين دور تحليل

 بمهمة تضطلع التي الفلسفة، مع العلوم هذه تتقاطع وهنا ،الاجتماعي السلوك

 حياة في ومكانته تفسيره، وحدود الدين، معنى حول والنقدية الكلية الأسئلة طرح

 ا،معرفي تأطيرها على تعمل بل الإنسانية، العلوم تنافس لا فالفلسفة ،الإنسان

 .88التعميم أو الاختزال في الوقوع من ومنعها مناهجها، وضبط

                                                             

 .20–15 ص ،2001 بيروت، العربية، الوحدة دراسات مركز ،6ط العربي، العقل تكوين الجابري، عابد محمد - 85

 .88 ص ،2003 القاهرة، المعارف، دار ،5ط العلمي، التفكير زكريا، فؤاد - 86
 .12 ص ،2006 بيروت، الطليعة، دار ،3ط الله، عبد محمد ترجمة الدينية، للحياة الأولية الأشكال دوركايم، إميل - 87
 41 ص ،1988 بيروت، التنوير، دار ،1ط كامل، فؤاد ترجمة الدين، فلسفة إلى مدخل تيليش، بول - 88



62 
 

 

 إلى طفق يهدف لا المحاضرة في الإنسانية العلوم مفهوم تحديد فإن وعليه،    

 الدين بين التكاملية العلاقة لفهم الطالب تهيئة إلى يسعى بل اصطلاحي، تعريف

 يمكن لا ة،إنساني ظاهرة بوصفه فالدين، ،والاجتماعية الإنسانية والعلوم والفلسفة

 ،الفلسفي التحليل بين تجمع شاملة، مقاربة خلال من إلا اعميق افهم فهمه

 لعلوما يجعل ما وهو التاريخي، والتأمل النفسي، والفهم الاجتماعية، والدراسة

 .الدين فلسفة دراسة في عنه غنى لا اإطار الإنسانية

 

 :  الإنسانية :وأبرز العلوم -2

على  اتفاقوليس هناك  والاقتصاد خ،علم النفس، وعلم الاجتماع، والتاري نجد    

وم عل على بعضها طلقوي ية، فإنه يشير إلى بعضهاتسميتها، فإذا قيل: علوم اجتماع

 ا محلّ س هذشير إلى هذه العلوم مجتمعة، وليإنسانية، وقد يذكر أحد هذه التسميات، وي

 .مناقشة هذه المسألة

ها، تدرسا  العلوم الشرعية تختلف عن العلوم الإنساانية مان حياث المواضايع التاي    

العلوم فا ولهاذا ،، ومن حيث دقة النتائج التي يتمّ التوصّل إليهاومن حيث منهج البحث

يهاا ها، ومنهج البحاث فالشرعية مجموعةٌ متميزة عن غيرها من العلوم، لها مواضيع

 إضاااااافتها إلاااااى أياااااة مجموعاااااة مااااان العلاااااوم رهاااااا، ولا يصاااااحيختلاااااف عااااان غي
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



63 
 

 :  الدين والعلمالثالثالمحور 

 08 المحاضرة رقم :

 عنوان المحاضرة : الدين ومنظومة علوم الوحي

 

  أهداف المحاضرة:

 طترب التي العلاقة طبيعة تحديد في المحاضرة هذه من الأساسي الهدف     

 ادهأبع في الدين فهم إلى تسعى فلسفية مقاربة خلال من الوحي، بعلوم الدين

 لا رةفالمحاض ،الصرف العقدي أو الوعظي التناول عن ابعيد والعقلية، النظرية

 اهرةالظ تحليل محاولة من بل نقده، من ولا ن،معي معتقد عن الدفاع من تنطلق

 ويستحضر جهة، من الوحي خصوصية يراعي ا،عقلاني افلسفي تحليلا الدينية

 .أخرى جهة من الفلسفي التفكير أدوات

 

 وصفهاب الدين، لفلسفة النظرية المبادئ في البحث إلى المحاضرة تهدف كما    

 مثل اهيممف وتحليل الدينية، للمعتقدات العقلية الأسس بدراسة يهتم امعرفي افرع

 من نتظروي ،والإنسان الإله بين والعلاقة والنبوة، والمقدس، والوحي، الإيمان،

 ضاياق بوصفها المفاهيم هذه مع الدين فلسفة تتعامل كيف نيبي أن التناول هذا

 .مغلقة ماتمسل مجرد لا والتحليل، للنقاش قابلة فكرية

 

 حيث من الأديان، بين مشترك هو ما إبراز إلى كذلك المحاضرة وتسعى     

 نى،المع عن والبحث بالمطلق، الإيمان مثل الكونية، والمعاني الكبرى القيم

 اسمالقو بهذه تهتم الدين ففلسفة ،الأخلاقي والالتزام الخير، إلى والدعوة

 أن دون س،بالمقد علاقتها في العامة الإنسانية التجربة عن رتعب لأنها المشتركة،

 .والثقافي التاريخي وسياقه دين كل خصوصيات نفسه الوقت في تنفي

 

 بين والمعرفي المنهجي الفرق توضيح إلى المحاضرة تهدف الإطار، هذا وفي   

 من ينطلق الكلام فعلم ،بينهما الالتقاء نقاط بيان مع الكلام، وعلم الدين فلسفة

 مواجهة في عقلا وتبريرها العقائد عن الدفاع إلى ويسعى الدين، داخل

 الدين فلسفة تنطلق بينما ،رغم اننا اشرنا اليه في محاضرات سابقة الاعتراضات

 لا الفلسفي، للتفكير اموضوع بوصفه الدين مع يتعامل نسبي، خارجي موقع من



64 
 

 العقل استخدام في المجالان يشترك ذلك ومع ،اسلف مةمسل حقيقة بوصفه

 والحرية الإلهي، والعدل والوحي، الإيمان، بقضايا الاهتمام وفي والحجاج،

 .الإنسانية

 

 دين على تقتصر لا الدين فلسفة بأن الوعي ترسيخ إلى المحاضرة ترمي كما    

 نع متعددة تعبيرات بوصفها الأديان جميع بدراسة تهتم بل غيره، دون نمعي

 قيمية، امأحكا تصدر ولا آخر، ضد لدين تنحاز لا فهي ،الإنسانية الدينية التجربة

 .امعرفي ااحوانفت اكوني اطابع يمنحها مما والتحليل، والمقارنة الفهم إلى تسعى بل

 

 لالخ من الطلبة، لدى النقدي العقلي المنهج تعزيز إلىتسعى  المحاضرةو    

 التحليلو الحجاج على قائم فلسفي منظور من الدينية القضايا تناول على تدريبهم

 فين إلى تهدف لا السياق هذا في الدين ففلسفة ،المسبق زالتحي من والتجرد

 للحوار المجال يفتح ا،واعي اعقلاني افهم فهمه إلى بل فرضه، إلى ولا الإيمان،

 .ةالديني والتجربة الفلسفي الفكر وبين والوحي، العقل وبين الأديان، بين

 

 موضوع المحاضرة:-2

دى مموضوع المحاضرة يتمحور حور التفكير الفلسفي في الدين والبحث في       

عنها  دفاععقلانية المعارف الدينية، والبحث في المعتقدات والطقوس الدينية دون ال

 على التركيز العناصر الأساسية التي يجبها محاكمة علانية، ولذا محاكمت وإنما

 فهمها في المحاضرة هي:

 

 :فهم معنى الوحي-2-1

 بين يجمع لأنه والفلسفية، الدينية الدراسات في اتعقيد المفاهيم أكثر من الوحي     

 فهم إلى سعى نشأته منذ فالإنسان ،والتأملي العقلي البعد وبين والغيب الروحي البعد

 مع الاتصال هذا عن للتعبير اطرق وابتكر المادية، الطبيعة فوق هو بما علاقته

 البشر، إلى الإلهية الرسائل تنقل التي المركزية الوسيلة الوحي وكان المطلق،

 .89العليا والقيم والمعنى الخير نحو لتوجيههم

                                                             

 .45 ص ،1996 دمشق، دمشق، دار ،3ط العوا، عادل ترجمة والمدنس، المقدس إلياد، ميرسيا - 89



65 
 

 طبيعة بتحليل تسمح لأنها الأولى، بالدرجة فلسفية مهمة الوحي دراسة يصبحو     

 .نيةالدي والممارسات النصوص في تجسيده كيفية وفهم بالإنسان، الإلهي الاتصال

 :الديني التراث في الوحي -2-2

 

 معرفته للبشر يريد بما للأنبياء الله إبلاغ بأنه الوحي واللاهوتيون العلماء عرف    

 التجربة طريق عن مكتسبة غير معرفة مصدر بأنه الوحي ويتميز ،به والعمل

 حدود تتجاوز المطلق، من نابعة معرفة هو بل ،90وحده البشري العقل أو الحسية

 الإنسان لإرشاد وسيلة الوحي أن إلى الكريم القرآن ويشير ،المباشر البشري الإدراك

 الأخلاقية القيم أساس على المجتمع توجيه في النبوة دور وتأكيد والخير، الحق نحو

 .91والعدالة

 

 :الفلسفة في الوحي-2-3

 اتصال على قائمة معرفية ظاهرة بوصفه الوحي إلى نظري فلسفي، منظور من   

 والفارابي سينا ابن مثل فالفلاسفة ،اليومية وتجربته عقله حدود يتجاوز بما الإنسان

 إدراك على الإنسان تساعد عقلية كأداة ريفس أن يمكن الوحي أن اعتبروا والغزالي

 العليا قوالحقائ الإنساني العقل بين تفاعل أنه أي وحده، بالعقل إدراكه يتعذر ما

 فيه، التحليل يمكن كموضوع بل مجرد، غيبي كأمر الوحي إلى نظري لا وهكذا

 طابعه يلغي لا فهمه أن على التأكيد مع ونقدي، فلسفي منظور من ومناقشته

 .الروحي

 

 :والعقلانية الوحي -2-4

 الفلاسفة زرك حيث عقلية، زاوية من الوحي عن الحديث الغربية الفلسفة تناولت    

 ضد ليس الوحي أن الأكويني توماس رأى فمثلا ،والعقل الوحي بين الجدلية على

 ومن ،وحده العقل إليها يصل لا التي الحقائق فهم للإنسان ويتيح يكمله، بل العقل،

 ويسمح العليا، والمعرفة التجريبية المعرفة بين اجسر الوحي يصبح المنظور هذا

 .92يتبناها أن يجب التي الأخلاقية والواجبات والغاية المعنى بفهم للإنسان

                                                             

 .12 ص ،1990 القاهرة، المعارف، دار ،2ط والرسالة، الوحي عبده، محمد - 90

 .2000 بيروت، الفكر، دار طبعة ،19 الآية الأنعام، وسورة ؛44 الآية النحل، سورة الكريم، القرآن - 91

 .210 ص ،1985 بيروت، المشرق، دار ،1ط بركات، جورج ترجمة اللاهوتية، الخلاصة الأكويني، توماس - 92



66 
 

 

 :والإنسان الوحي -2-5

 معرفة مجرد ليس فهو وروحي، أخلاقي توجيه وسيلة للإنسان الوحي يمثل    

 تعمل وحيال ينقلها التي والنواهي فالأوامر، والمجتمع الفرد سلوك يطال بل نظرية،

 ين،بالآخر الفرد يربط قيم نظام وخلق سلوكه، وضبط الإنسان، شخصية تشكيل على

 لحياةل النهائية والغاية العليا بالقيم بالارتباط الشعور للفرد وتتيح بالمطلق، والمجتمع

 نسان،الإ تجربة على معنى لإضفاء كآلية الوحي إلى النظر يمكن المنطلق، هذا ومن

 .الاجتماعية علاقاته في اأيض بل الفردية، حياته في فقط ليس

 

 لوحيا أن على التأكيد يمكن والدين، الفلسفة عبر الوحي في النظر خلال من    

 لفلسفي،وا العقلي البعد والروحي، الغيبي البعد بين تجمع الأبعاد، متعددة ظاهرة

 التعدد هذا ويتيح، الفردية والتجربة الشخصي البعدو والاجتماعي، الأخلاقي البعد

 يفلسف كموضوع بل الدينية، للمعرفة كمصدر فقط ليس الوحي فهم المقاربات في

 لسلوكياتوا القيم تكوين في أثره وفهم عقلاني، منظور من دراسته يمكن بذاته، قائم

 .الإنسانية والممارسات

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



67 
 

 الإنسانمستقبل فلسفة الدين ومصير :  الرابعالمحور 

 09 المحاضرة رقم :

 السياسية والمشكلات الدين :المحاضرة عنوان

 

 :المحاضرة أهداف

 من السياسي والمجال الدين بين العلاقة تحليل إلى المحاضرة هذه تهدف     

 ،الدين لفلسفة النظرية للأسس متعمقة دراسة عبر وذلك نقدي، فلسفي منظور

 ثرمؤ كعامل نفسه الوقت وفي وروحية، معرفية كظاهرة الدين بفهم تسمح التي

 قدات،والمعت القيم من منظومة بوصفه فالدين، ،والسياسي الاجتماعي البناء في

 لسلوكوا الرمزي التوجيه بين تتراوح متعددة، بطرق السياسي الواقع مع يتفاعل

 صبحي ، وبهذاوالمؤسسات القوانين صياغة في المباشر التأثير وبين الإنساني،

 ياقاتالس مع الروحية القيم تشابك كيفية لفهم اضروري للدين الفلسفي التحليل

 .والاجتماعية السياسية

 

 ماب الوحي، بعلوم الدين ارتباط طبيعة توضيح إلى المحاضرة تهدف كما     

 يانوب الدينية، والرموز العقدية، والتوجيهات المقدسة، النصوص دراسة يشمل

 لوقتا ففي ،للمجتمع التنظيمية المبادئ على تؤثر أن العناصر لهذه يمكن كيف

 فلسفة فإن والكرامة، والعدل الأخلاقية للقيم اإرشادي إطارا الوحي فيه ميقد الذي

 تيحي نقدي، عقلاني منظور من وتحليلها المفاهيم هذه دراسة إلى تسعى الدين

 .المعاصر السياسي الواقع في تطبيقها قابلية مدى تقييم

 

 لأديانا بين المشتركة القواسم إبراز إلى المحاضرة تسعى ذلك، على علاوة     

 والسلم الإنسانية، والكرامة العدل، مثل العامة، الأخلاقية بالقيم يتعلق فيما

 اانيإنس موروثاً تمثل بل بعينه، دين على حكرا ليست القيم فهذه، الاجتماعي

 جتماعيةالا العلاقات تنظيم في توظيفها كيفية لفهم افلسفي دراسته يمكن امشترك

 بما لدين،ل والسياسية الأخلاقية الأبعاد في النظر التحليل هذا ويتيح ،والسياسية

 وتعزيز والجماعي، الفردي السلوك توجيه في إمكانياته إدراك على يساعد

 .السياسي الاستقرار وتحقيق الاجتماعي، التماسك

 



68 
 

 لسياقاتا داخل الدينية القيم توظيف كيفية تحليل المحاضرة أهداف تشمل كما    

 دينال بين زتمي التي الحديثة المجتمعات في كانت سواء المختلفة، السياسية

 لقراراتا على امباشر اتأثير الدين فيها يمارس التي المجتمعات في أو والدولة،

 وكيفية ،وأخلاقية تنظيمية كقوة الدين فهم للطلبة التحليل هذا ويتيح ،السياسية

 مجتمع ناءوب العام، السلوك وتوجيه القوانين، صياغة في الدينية المبادئ استخدام

 .والواجبات الحقوق يحترم

 

 مع التعامل في الطالب لدى النقدي الوعي تنمية إلى المحاضرة تهدفو    

 الدين استخدام بين التمييز على القدرة خلال من والسياسة، الدين بين العلاقة

 في يسهم وفلسفي أخلاقي كمرشد دوره وبين والسيطرة، السلطة لأغراض

 على ساعدي العلاقة لهذه الفلسفي فالتحليل ،والسياسية الاجتماعية الحياة تحسين

 كونت أن يمكن وثقافية اجتماعية كقوة بل عقدية، كظاهرة فقط ليس الدين فهم

 .ومتوازن عادل مجتمع بناء في فاعلة

 

 فلسفة الدين والسياسة:-2     

 الدراسات في اتعقيد الموضوعات أكثر أحد والسياسة الدين بين العلاقة     

 في وتؤثر للمجتمع، والقيمية الأخلاقية البنية تمس لأنها والاجتماعية، الفلسفية

 .93الحكم وممارسة السلطة توزيع

 لفرد،ا على تأثيره يقتصر لا والقيم، المعتقدات من منظومة بوصفه فالدين     

 اتوالمؤسس والقوانين، الأعراف، تشكيل في ويساهم الجماعة، ليشمل يمتد بل

 ورمنظ من العلاقة هذه دراسة الضروري من يصبحل ،العامة الحياة تنظم التي

 دينية سلطة لأي الانحياز بدون السياسة في الدين دور تحليل يتيح نقدي، فلسفي

 .محدد عقيدي موقف أو

 

 :بالسياسة الدين لارتباط الفلسفية الأسس -2-3

 فالفلاسفة، وتنظيمية أخلاقية كقوة الدين إلى نظري فلسفية زاوية من    

 والفضيلة، العدالة مثل العليا، القيم أن اعتبروا وأرسطو أفلاطون مثل اليونانيون

 اوقيمي ارمزي اإطار الدين يوفر وهنا ،المدينة تنظيم عليها يقوم التي الأسس تمثل

                                                             

 .15 ص ،1995 البيضاء، الدار العربي، الثقافي المركز ،2ط الاجتماعي، الفكر في والسياسة الدين العروي، الله عبد - 93



69 
 

 كما ،الاجتماعية العلاقات وتنظيم القوانين صياغة في إليه الاستناد للسياسة يمكن

 في العملية والضرورات العليا المبادئ بين العلاقة تحليل تتيح الدين فلسفة أن

 مؤسسي سلوك إلى الروحية القيم ترجمة يمكن كيف أي السياسية، الحياة

 .ملموس واجتماعي

 

 :السياسية السلطة ونقد الدين فلسفة -2-4

 السلطة لأغراض الدين توظيف كيفية دراسة على الدين فلسفة تركز   

 فالتحليل ،94سياسية كأداة الدين لاستخدام المحتملة المخاطر وتحليل والسيطرة،

 للهيمنة كوسيلة والدين توجيهي، أخلاقي كإطار الدين بين التمييز يتيح الفلسفي

 يدرس كما ،معينة سلطة عن الصادرة السياسية القرارات تبرير أو المجتمع على

 تؤثر كيف ويفحصون السياسي، والتفسير الديني النص بين التفاعلات الباحثون

 حقوق وعلى السلطة، شكل وعلى الاجتماعي، الاستقرار على العلاقة هذه

 .وحرياتهم الأفراد

 

 :السياسي ودورها الأديان بين المشتركة القواسم -2-5

 والكرامة العدل، مثل الأديان، مختلف بين المشتركة القيم الدين فلسفة برزوت    

 في ظيفهاتو يمكن أخلاقية قاعدة تشكل القيم وهذه ،الاجتماعي والسلم الإنسانية،

 قيم،ال هذه دراسة فعبر ،الاجتماعي التماسك وتعزيز العامة، السياسات صياغة

 بين قاتالعلا تنظيم وفي عادلة، مؤسسات بناء في الدين تأثير كيفية تحليل يمكن

 ليلالتح هذا يساعد كما ،والحرية السلطة حدود رسم وفي والجماعات، الأفراد

 بوصفه فهمه تم إذا السياسة في إيجابية قوة يكون أن يمكن الدين أن إدراك على

 .القهر أو للضغط أداة لا العامة للقيم اإطار

 

 :الحديثة المجتمعات في والسياسة الدين -2-6

 للدين يبقى والدولة، الدين بين تفصل ما اغالب التي الحديثة المجتمعات في    

 التعليم، مجالات في اخصوص العامة، السياسات توجيه في مباشر غير دور

 ا،فلسفي قراءتها عند الدينية، فالمبادئ ،الإنسان وحقوق الاجتماعية، والعدالة

 تراعي قوانين صياغة في تساعد وأساسية أخلاقية معايير توفر أن يمكن

                                                             

 .130 ص ،1996 دمشق، دمشق، دار ،3ط العوا، عادل ترجمة والمدنس، المقدس إلياد، ميرسيا - 94



70 
 

 الدين يظهر وهكذا ،الفردية الحرية وتحمي العدالة، وتعزز العامة، المصلحة

 من يمكن الفلسفي، للتحليل قابلة اجتماعية كظاهرة بل للقيم، كمصدر فقط ليس

 .95المجتمع في الأخلاقية والحقائق القوة توازن فهم خلالها

 

 يالاجتماعو السياسي السلوك يوجه الذي الأخلاقي الإرشاد الدين يوفر    

 النقديو الفلسفي، وكذلك المجتمع تنظيم في الدينية القيم تسهم حيث والمؤسساتي

 الدين دخلت حدود وتقييم والقيم، السلطة بين العلاقة دراسة الدين فلسفة تتيح حيث

 التوازن ةكيفي فهم تتيح والسياسة الدين فلسفة دراسة فإن وبالتالي،، السياسة في

 حانيةالرو وبين العامة، والمصلحة الفردية الحرية بين والعدالة، السلطة بين

 .سانيةالإن المجتمعات لفهم اضروري امحور يجعلها ما وهو الاجتماعي، والتنظيم

 

 الديني: والصراع السياسية والشرعية والسلطة الدين-3    

 السياسي الفكر في تعقيدا القضايا أكثر من والسلطة الدين بين العلاقة      

 خلال من سواء السياسية، الشرعية بمسألة اتاريخي الدين ارتبط إذ والفلسفي،

 أنماط لتبرير الدينية المرجعية توظيف عبر أو السلطة، على قدسي طابع إضفاء

 للسلطة الرمزية القوة مصادر أهم أحد الارتباط هذا شكل وقد ،الحكم من معينة

 مشروعية الحاكم تمنح ومعايير قيم منظومة بوصفه الدين خدماست حيث السياسية،

 .96وحده القانوني أو المادي الإكراه تتجاوز وروحية أخلاقية

 

 الغلبة، أو القوة على فقط تقوم لا السياسية الشرعية أن السياسة فلاسفة نبي وقد     

 على اتاريخي تأسس ما اكثير قبول وهو الحاكم، بسلطة المحكومين قبول على بل

 السلطة إلى نظري كان حيث التقليدية، المجتمعات في خاصة الدينية، التصورات

 السياق، هذا وفي ،97الأرض في الإلهية للإرادة اتجسيد أو اإلهي اتفويض باعتبارها

 توحيد عبر السياسي الاستقرار تحقيق في أسهم جهة فمن مزدوج دور الدين لعب

 تداخل حينما للصراع أداة أصبح أخرى جهة ومن مشتركة، مرجعية حول الجماعة

 .بعينها سلطات أو فئات لخدمة توظيفه تم أو السياسية المصالح مع

 

                                                             

 .250 ص ،1997 الكويت، المعرفة، عالم ،2ط عناني، محمد ترجمة الدين، فلسفة هيك، جون - 95

 .246 ص ،1ج ،1987 القاهرة، المعرفة، دار زكريا، فؤاد: ترجمة والمجتمع، الاقتصاد فيبر، ماكس - 96

 .312 ص ،2011 بيروت، التنوير، دار حداد، ديانا: ترجمة اللفياثان، هوبز، توماس - 97



71 
 

 منظومة كونه من الدين يتحول عندما بوضوح السياسي –الديني الصراع ويظهر    

 النصوص ستعملت حيث السلطة، على صراع أو إقصاء أداة إلى جامعة أخلاقية قيم

 من عدد أشار وقد. عنهم الشرعية نزع أو الخصوم لتكفير العقدية التأويلات أو الدينية

 من ينشأ ما بقدر ذاته، في الدين من ينشأ لا الصراع من النوع هذا أن إلى المفكرين

 إلى يسعى جوهره، في فالدين، ،98والهيمنة النفوذ على بالصراع وربطه الدين تسييس

 يجعله السياسي المجال في إدخاله أن غير والمقدس، الإنسان بين العلاقة تنظيم

 .الأيديولوجي للتأويل عرضة

 

 أو العقدي التبرير عن ابعيد الإشكالية هذه تحليل يتم الدين، فلسفة منظور ومن     

 تأثير لها اجتماعية –إنسانية ظاهرة بوصفه الدين إلى ينظر حيث اللاهوتي، الدفاع

 وتؤكد الشرعية مفهوم وتحديد الطاعة، أنماط وبناء السياسي، الوعي تشكيل في عميق

 ومعتقد، كنص الدين بين التمييز يتطلب والسلطة الدين بين العلاقة فهم أن الدين فلسفة

 إنتاج إلى يؤدي المستويين بين الخلط لأن وسياسية، اجتماعية كممارسة والدين

 .99جوهرها في سياسي طابع ذات دينية صراعات

 

 السيادة ومبدأ الحديثة الدولة نشوء مع خاصة الحديثة، التحولات أسهمت وقد     

 التقليدية، الدينية الأسس عن ابعيد السياسية الشرعية مسألة طرح إعادة في الشعبية،

 الدين أن غير ،العامة والإرادة والقانون، الدستور، على تبنى الشرعية أصبحت حيث

 تعبئة كعنصر أو الأخلاقية، للقيم كمصدر إما السياسي، المجال في احاضر ظل

 .100والصراعات الأزمات لحظات في ستدعىت رمزية كمرجعية أو سياسية،

 

 تحليلية، نقدية مقاربة تقتضي الديني والصراع والسلطة الدين دراسة فإن وعليه،     

 نية،الدي الشرعية أشكال وتفكك السياسي، المجال في الدين توظيف آليات عن تكشف

 لا لفالإشكا ،باسمه الاستبداد تبرير في أو للدين المطلق الرفض في السقوط دون

 ما وهو السياسي، الصراع داخل واستخدامه تأويله أنماط في بل ذاته، الدين في يكمن

 الاستقرار لىع آثارها وتحليل المركبة العلاقة هذه لفهم أساسية أداة الدين فلسفة يجعل

 .الاجتماعي والسلم السياسي

                                                             

 .112 ص ،1996 بيروت، القومي، الإنماء مركز صالح، هاشم: ترجمة علمية، قراءة: الإسلامي الفكر أركون، محمد - 98

 .87 ص ،2005 بيروت، للترجمة، العربية المنظمة زيناتي، جورج: ترجمة كآخر، عينها الذات ريكور، بول - 99

 .201 ص ،1996 البيضاء، الدار العربي، الثقافي المركز الدولة، مفهوم العروي، الله عبد - 100



72 
 

  

 الديني الأساس ذات السياسية الشرعية مفهوم -4-1

 حيث السياسي، الفكر تاريخ في الشرعية نماذج أقدم أحد الدينية السياسية الشرعية    

 أو الإلهية الإرادة في تتمثل متعالية مرجعية من مشروعيتها السياسية السلطة تستمد

 نظري النموذج، هذا وفي ،الاجتماعي العقد أو الشعبية الإرادة من لا س،المقد النص

 ذات السياسية الطاعة يجعل مما له، ذًامنف أو الإلهي للشرع ممثلا بوصفه الحاكم إلى

 فكرة على الشرعية هذه وتقوم ،مدني أو قانوني التزام مجرد لا وأخلاقي، ديني بعد

 خروج يعتبر عليه الخروج وأن أسمى، نظام كوني يعكس السياسي النظام أن مفادها

 .101ذاته الإلهي النظام عن

 

 :الإسلامي الفكر في السياسية الشرعية نموذج -4-2

 حيث الدينية، للشرعية واضح مثالا السياسية للشرعية الإسلامي النموذج ليمث    

 بوصفها فالخلافة ،والشريعة الوحي أساس على اتاريخي السياسية السلطة تأسست

 حفظ في النبوة لوظيفة اامتداد برتاعت بل سياسية، مؤسسة مجرد تكن لم حكم، نظام

 لخلافة موضوعة الإمامة“ إن بقولهم ذلك عن الفقهاء رعب وقد ،الدنيا وسياسة الدين

 السياسية السلطة بين يربط تعريف وهو ،102”الدنيا وسياسة الدين حراسة في النبوة

 .اعضوي اربط الدينية والمرجعية

 

 من وليس الشريعة، بتطبيق التزامها من شرعيتها السلطة تستمد السياق، هذا في     

 الدين مقاصد وتحقيق بالعدل مشروطة الطاعة أن يعني مما ذاته، في الحاكم شخص

 الشرعية للأحكام الحاكم احترام بمدى مرتبطة بل مطلقة، ليست الشرعية فإن وعليه

 .103العام للصالح وخدمته

 

 :السياسية للشرعية امصدر بوصفه الوحي -4-3

 الأعلى المصدر يعد إذ الدينية، السياسية الشرعية تأسيس فيمحوري  دور وحيلل   

 بل أخلاقية، أو عقدية منظومة فقط ميقد لا فالوحي ،الاجتماعي والتنظيم للتشريع

                                                             

 .226 ص ،1987 القاهرة، المعرفة، دار زكريا، فؤاد: ترجمة والمجتمع، الاقتصاد فيبر، ماكس - 101

 .5 ص ،1996 بيروت، الفكر، دار الدينية، والولايات السلطانية الأحكام الماوردي، - 102

 .73 ص ،1998 القاهرة، الشروق، دار والسياسة، الإسلام عمارة، محمد - 103



73 
 

 والمسؤولية، والشورى، العدل، مثل السلطة، لتنظيم عامة مبادئ كذلك يتضمن

 ديني لمعيار خاضعة السياسية السلطة تصبح وبالتالي ،العامة المصلحة وتحقيق

 كأداة الدين استخدمت أو الوحي مقتضيات عن انحرفت إذا مشروعيتها وتفقد أعلى،

 .104أخلاقية كمرجعية لا للهيمنة

 

 :السياسي والصراع الدينية الشرعية إشكالية -4-4

 إشكالات يطرح أنه إلا وأخلاقية، رمزية قوة من النموذج هذا يمنحه ما رغم    

 نبي فقد ،احتكارها أو السلطة لتبرير الدين توظيف يتم حين خاصة معقدة، سياسية

 إلى يؤدي قمع أو إقصاء أداة إلى الدينية الشرعية تحويل أن المفكرين من عدد

 عقائدي، صراع إلى السياسي الخلاف يتحول حيث حادة، ودينية سياسية صراعات

 .105والإصلاح الحوار إمكانيات ديعق مما السياسية، المواقف على القداسة ضفىوت

 

 :الدينية للشرعية نقدية فلسفية قراءة -4-5

 بين الخلط نتقدي بل ذاتها، في الدينية الشرعية رفضت لا الدين، فلسفة منظور من    

 إلى يدعو المعاصر الفلسفي فالفكر ،ومؤسسية عقلية ضوابط دون والسياسي سالمقد

 والمساءلة للنقد قابل بشري كتنظيم والسلطة ومعنى، قيم كمنظومة الدين بين التمييز

 صراع أداة إلى تحويله عدم يقتضي للدين الأخلاقي البعد على الحفاظ أن ويؤكد

 .106استبدادها تبرر ولا السلطة تضبط قيمية مرجعية إلى بل مباشر، سياسي

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                             

 .112 ص ،2006 البيضاء، الدار العربي، الثقافي المركز والحداثة، الدين الرحمن، عبد طه - 104

 41 ص ،2008 بيروت، العربية، الوحدة دراسات مركز المعاصر، الإسلامي الفكر في والدولة الدين بلقزيز، الإله عبد - 105
 .56 ص ،1990 القاهرة، الفكر، دار نصار، الله عبد: ترجمة والمستقبل، الماضي بين أرندت، حنة - 106



74 
 

 الإنسانمستقبل فلسفة الدين ومصير :  الرابعالمحور 

 09 المحاضرة رقم :

 الأخلاقية والمشكلات الدين المحاضرة: عنوان

 

 :تمهيد

 تجاوزت معقدة أخلاقية مواقف يوميا الإنسان يواجه المعاصر، عالمنا في     

 لمشكلاتا هذه والبيئة، السياسة، التكنولوجيا، المجتمع، لتطال الفردي السلوك

 لعرفا أو الشخصي الحدس على الاعتماد بمجرد للحل قابلة تعد لم الأخلاقية

 .عميقا فلسفيا وفهما نقديا تحليلا تتطلب بل الاجتماعي،

 

 جيهتو في الدين يلعبه أن يمكن الذي الدور ما: الأساسي السؤال يطرح    

 أم ت،المشكلا هذه لمعالجة كافية وحدها الدينية القيم هل الأخلاقي؟ السلوك

 اتسياق في والخطأ الصواب لفهم إضافية أدوات يوفران والفلسفة العقل أن

 ومعقدة؟ جديدة

 

 التي ياالعل القيم عن البحث في والفلسفة الدين يتقاطع فلسفي، منظور من    

 :الخاصة أدواته يستخدم منهما كل أن إلا الأخلاقي، الفعل تقود

 

 الصواب لتحديد والتقاليد والوحي المقدسة النصوص على يعتمد الدين -

 .والخطأ

 قيةأخلا مبادئ إلى للوصول والنقدي العقلي التحليل على تعتمد الفلسفة -

 .الدينية النصوص إطار خارج حتى للتطبيق قابلة عامة

 

 يمكن كيف بفهم لنا تسمح الأخلاقية والمشكلات الدين بين العلاقة دراسة إن

 يواجه نأ للإنسان يمكن وكيف تتناقض، أو تتكامل أن والفلسفية الدينية للقيم

 .ومسؤولة أخلاقية بطريقة المعقدة العصر مشكلات

 

 

 

 

 



75 
 

 :الدين والمشكلات الأخلاقية إشكاليةالهدف من دراسة -2

   

 الموضوعات من الأخلاقية والمشكلات الدين إشكالية دراسة تعتبر     

 القيم بين التقاء نقطة تمثل إذ الديني، والفكر الأخلاقية الفلسفة في الجوهرية

 الإنساني السلوك تحكم التي العقلية القواعد وبين الوحي من المستمدة العليا

 الإنسان يواجهها التي الأخلاقية المشكلات طبيعة فهم إلى الدراسة هذه تهدف

 يلعبه أن يمكن الذي الدور وتحليل معقد، وثقافي وسياسي اجتماعي سياق في

 .107والفضيلة والعدالة الخير نحو الإنساني السلوك توجيه في الدين

 

 عالية، نقدية قدرة لتطوير الفرصة للطالب يتيح الإشكالية هذه في البحثو    

 مبادئ من اانطلاق أخلاقي، غير هو وما أخلاقي هو ما بين التمييز من تمكنه

 المدينة نموذج أفلاطون يقدم المثال، سبيل فعلى ،108متكاملة ودينية فلسفية

 في ،109الأفعال لتقويم عليا كمعايير والفضيلة العدالة تتجلى حيث الفاضلة

 عن المستقلة العملية للعقلانية اأساس الأخلاقي الواجب في يرى كانت أن حين

 للإنسان تقدم المقدسة النصوص فإن ديني، منظور من أما ،ديني توجيه أي

 في خاصة مسؤولة، أخلاقية قرارات اتخاذ على يساعده قيمي محدد إطار

 الشخصي التقدير على فيها الاعتماد للفرد يمكن لا التي المعقدة المواقف

 .110وحده

 

 الاكتفاء ليس الإشكالية هذه دراسة من الرئيسي الهدف فإن وعليه،    

 منهجية تطوير بل فحسب، الفلسفية المبادئ أو الدينية القيم على بالتعرف

 الأخلاقية المواقف مختلف ومواءمة مقارنة من الطالب نتمك نقدية تحليلية

 الأخلاقية لمسؤولياته فهمه يعزز مما والدينية، الفلسفية الأطر مع المعاصرة

 أمام المجال يفتح المنهج هذا ،القيم ومتعدد متغير مجتمع في والاجتماعية

 والتحديات الاصطناعي، الذكاء البيئية، الأخلاق مثل جديدة قضايا في البحث

 قائمة وأخلاقية فلسفية حلول تقديم على الطالب قدرة ويرسخ الحديثة، التقنية

 111ذاته الوقت في والديني النقدي الفكر على

 

                                                             

 .112. ص ،1997 بيروت، العربية، الوحدة دراسات مركز والتراث، نحن الجابري، عابد محمد - 107

 .89. ص ،2003 القاهرة، المعارف، دار بدوي، الرحمن عبد: ترجمة العملي، العقل نقد كانط، إيمانويل - 108

 .48–45. ص ،1995 بيروت، العربية، النهضة دار كرم، يوسف: ترجمة الجمهورية، أفلاطون، - 109

 .76. ص ،2001 القاهرة، الفكر، دار والأخلاق، الديني الفكر نصار، الله عبد - 110

 .134. ص ،2008 القاهرة، للكتاب، العامة المصرية الهيئة المعاصرة، والقيم الفلسفة حنفي، حسن - 111



76 
 

 

 :الأخلاقية المشكلات تعريف-3

 

 فيها يواجه التي الحالات أو المواقف بأنها الأخلاقية المشكلات عرفت    

 تتطلب إذ متعارضة، بدائل بين الصحيح الفعل اختيار في صعوبة الإنسان

 .112الإنساني السلوك تحكم التي والمبادئ للقيم دقيق تقييم المواقف هذه

 تنشأ إذ والاجتماعية، الفردية الحياة من أساسيا اجزء المشكلات هذه وتعد     

 قدرة وتستدعي البيئية، وحتى والسياسية والمهنية الشخصية السياقات في

 .113مسئولة قرارات واتخاذ النقدي التحليل على الإنسان

 

 باعتبارها الأخلاقية المشكلات إلى النظر يمكن الفلسفية، الناحية منو    

 الفردية المصلحة بين أو الشخصية، والميول الواجب بين صراعات

 الواجب قاعدة على تقوم الأخلاق أن كانت يرى فمثلا ،114العامة والمصلحة

 بينما ،115اعام قانونا يكون أن يمكن بما التصرف الفرد على تفرض التي

 التطرف بين التوازن لتحقيق وسيلة باعتبارها الفضيلة على أرسطو يركز

 أن إلى يشير الفلسفية الرؤى في التنوع هذا ،الإنساني السلوك في والتقصير

 هي بل والشر، الخير بين اختيار مسألة مجرد ليست الأخلاقية المشكلات

 .والثقافي الاجتماعي والسياق الشعور، العقل، بين يربط الأبعاد متعدد تحليل

 

 الدين ميقد حيث الدين، مع الأخلاقية المشكلات تتقاطع ذلك، على وعلاوة     

 دالة،الع مبادئ وفق الصحيحة القرارات اتخاذ في الإنسان يرشد قيميا إطارا

 أساسي هدف الأخلاقية المشكلات فهم يصبح وبهذا ،والأمانة الصدق،

 لفهم نقدية تحليلية منهجية تطوير من الطالب يمكن لأنه الفلسفية، للدراسة

 على وديني فلسفي منظور من الممكنة الحلول وتقييم الأخلاقي النزاع أسباب

 .سواء حد

 

 بين العلاقة استكشاف على تساعد الأخلاقية المشكلات دراسة أن كما    

 على والتاريخية والدينية الثقافية القيم تأثير مدى وتوضيح والمجتمع، الفرد

                                                             

 .45. ص ،2008 القاهرة، للكتاب، العامة المصرية الهيئة المعاصرة، والقيم الفلسفة حنفي، حسن - 112

 .103. ص ،2003 القاهرة، المعارف، دار والأخلاقي، العلمي التفكير زكريا، فؤاد - 113

 .89. ص ،2003 القاهرة، المعارف، دار بدوي، الرحمن عبد ترجمة العملي، العقل نقد كانط، إيمانويل - 114

 .92المرجع نفسه، ص   - 115



77 
 

 أخلاقية قرارات اتخاذ على القدرة يعزز مما المعاصرة، الأخلاقية القرارات

 .116ومعقدة متعددة سياقات في ومسؤولة مستنيرة

 

 الأخلاقية المشكلات معالجة في ودوره الدين -4

 إذ الأخلاقية، المشكلات وحل الإنساني السلوك توجيه في محوري دور للدين

 الفضائل ويعزز والخطأ، الصواب بين يميزواضحا  قيّميا إطارا للإنسان يقدم

 القرآنية فالآيات ،117متوازنة واجتماعية فردية لحياة الضرورية الأخلاقية

 اأيض تضمنت بل ونواهي، أوامر بتقديم تكتف لم الشريفة النبوية والأحاديث

 ومن ،متنوعة حياتية مواقف في السلوك لتوجيه استنباطها يمكن عامة مبادئ

 قيم وهي والرحمة، والعدل والأمانة الصدق على التشديد ذلك، على الأمثلة

 قرارات واتخاذ المعقدة الأخلاقية المشكلات مواجهة على الإنسان تساعد أساسية

 .118مسؤولة

 

 بعض يسميه ما خلال من والجماعي الفردي السلوك على الدين تأثير ويتجلى    

 الضمير من جزء الدينية بالقيم الالتزام يصبح حيث الداخلي، بـالتقويم الباحثين

 الرقابة غياب في حتى السليم الاختيار على القدرة يعزز مما للفرد، الأخلاقي

 تأسيس خلال من الجماعي المستوى إلى الدين تأثير يمتد كما ،الخارجية

 مثل المشتركة، الأخلاقية بالقيم الالتزام على تشجع وثقافية اجتماعية مؤسسات

 الانسجام ويعزز النزاعات من يحد مما الاجتماعي، والتكافل والمساواة العدالة

 .119المجتمعي

 

 شكلاتم مع للتعامل يكفي بما مرن الدين هل: النقدي السؤال يثير ذلك، مع    

  الحديث؟ العصر

 خلاقية،البيوإ القضايا الحديثة، التكنولوجيا مثل المعاصرة التحديات سياق ففي

 يةالدين النصوص بين التناقض اأحيان يظهر السريعة، الاجتماعية والتغيرات

 روريض والنقدي الفلسفي الدور يصبح وهنا ،المتغير الواقع ومتطلبات الثابتة

                                                             

 .52. ص السابق، المرجع حنفي، حسن - 116
 .76. ص ،2001 القاهرة، الفكر، دار والأخلاق، الديني الفكر نصار، الله عبد - 117
 .45. ص ،2008 القاهرة، للكتاب، العامة المصرية الهيئة المعاصرة، والقيم الفلسفة حنفي، حسن - 118
 .103. ص ،2003 القاهرة، المعارف، دار والأخلاقي، العلمي التفكير زكريا، فؤاد - 119



78 
 

 خلاقيةالأ المبادئ وتكييف الدينية النصوص تفسير والمفكرين للباحثين يمكن إذ

 وهربج المساس دون العصر، ومتطلبات العامة الإنسانية القيم مع يتوافق بما

 .الدين

 

 تهدف لا الأخلاقية المشكلات معالجة في ودوره الدين دراسة فإن وبالتالي،     

 النقدي الفكر مع القيم هذه دمج كيفية فهم إلى بل الدينية، القيم معرفة إلى فقط

 الإنسان قدرة يعزز النهج هذا ،وعملية متوازنة أخلاقية حلول لتطوير الفلسفي

 تفاعلًا  ويتيح ومسؤولة، واعية بطريقة الحديثة الأخلاقية المشكلات مواجهة على

 .120شامل أخلاقي إطار صياغة في والفلسفة الدين بين مثمرًا

 

 :والدين الأخلاق حول الفلسفية النظريات-5  

 لفهم الأساسية الركائز من والدين الأخلاق حول الفلسفية النظريات دراسة    

 مستمدة القيم هذه كانت إذا وما الأخلاقية، والمعايير القيم مع الإنسان تعامل كيفية

 البحث عند يتقاطعان والفلسفة فالأخلاق ،الديني الوحي من أم وحده العقل من

 على يساعد محددا قيميا اإطار الدين يقدم بينما والخطأ، الصواب هو ما عن

 .121الإنساني السلوك توجيه

 

 الكلاسيكية الفلسفة -أ

 أنحيث يرى  أفلاطون نعطي مثالا توضيحيا من الفلسفة اليونانية حول فلسفة    

 يعيش عندما تتحقق الفضيلة وأن الأعلى، الخير تصور على تتأسس الأخلاق

 المدينة نموذج أفلاطون يقدم "الجمهوريةوفي " ،المتعالي المفهوم هذا وفق الفرد

 المجتمع، في للفرد الطبيعية بالوظيفة والفضيلة العدالة ترتبط حيث الفاضلة

 أما ،والجماعة الفرد بين مترابطًا يكون أن يجب الأخلاقي النظام أن اموضح

 وسيلة باعتبارها الفضيلة على فيركز "النيقوماخية الأخلاق" في أرسطو

 يوجه الذي هو العقل أن امؤكد والتقصير، التطرف بين التوازن إلى للوصول

 .122الصحيح الأخلاقي السلوك تحقيق إلى النفس

 
                                                             

 .115. ص السابق، المرجع الجابري، عابد محمد - 120

 .45. ص ،2008 القاهرة، للكتاب، العامة المصرية الهيئة المعاصرة، والقيم الفلسفة حنفي، حسن - 121

 .56. ص ،1997 القاهرة، المعارف، دار البار، علي محمد: ترجمة النيقوماخية، الأخلاق أرسطو، - 122



79 
 

 الحديثة الفلسفة -ب

 يرى ،والدين للأخلاق جديدة مقاربات ظهرت الحديثة، الفلسفة بروز مع     

 مطلقة عقلية قاعدة وهي الواجب، قاعدة على قائمة الأخلاق أن كانت إيمانويل

 مرتبطًا ليس كانت عند الأخلاقي فالمبدأ ،123ةالديني التوجهات عن مستقلة

 أن يمكن قوانين وفق الإنسان تصرف على بالقدرة بل الديني، العقاب أو بالمكافأة

 تعتبر حيث شاملة، عقلانية رؤية سبينوزا يقدم أخرى، جهة من. عامة تكون

 والحرية المعرفة بين ويربط الوجود، ووحدة للطبيعة عقلانياً فهمًا الفضيلة

 .124الدينية النصوص على الاعتماد دون الأخلاقي، والقرار

 

 والفلسفة الدين بين النقدية المقارنة -ج

 الأخلاقية المشكلات فهم في والديني الفلسفي الفكر بين المقارنة أهمية تتضح     

 مشكلات مواجهة من الإنسان تمكن تحليلية أدوات الفلسفي العقل يقدم المعاصرة،

 الجمع إن القول يمكن، الوحي زمن تصورها الممكن من يكن لم ومتغيرة جديدة

 المشكلات لمعالجة شاملة منهجية يخلق النقدية الفلسفية والأطر الدينية القيم بين

 من لكل الأخلاقي الجوهر على الحفاظ مع وواعي، متوازن بشكل الأخلاقية

 .125والفلسفة الدين

 

 :الكلاسيكية الفلسفةأمثلة نموذجية من -6  

 للفضيلة كأساس والعدالة الخير: أفلاطون -    

 امرتكز باعتبارها الفضيلة لفكرة أسسوا الذين الفلاسفة أبرز من أفلاطون    

 والعدالة الخير مفهومي بين ربط حيث والسياسية، الأخلاقية للحياة اأساسي

 للفرد يمكن لا أفلاطون، فلسفة ففي ،والجماعية الفردية الفضيلة لتحقيق كأساس

 نفسه مع الفرد انسجام في تتجسد فالفضيلة المجتمع، عن بمعزل فاضلا يكون أن

 .126العام الصالح يحقق بما المدينة، في دوره ومع

 

                                                             

 .89. ص ،2003 القاهرة، المعارف، دار بدوي، الرحمن عبد ترجمة العملي، العقل نقد كانط، إيمانويل - 123

 .102. ص ،2002 بيروت، العربية، الوحدة دراسات مركز عربية، ترجمة الأخلاق، سبينوزا، باروخ - 124

 .76. ص ،2001 القاهرة، الفكر، دار والأخلاق، الديني الفكر نصار، الله عبد - 125

 50.ص ،1995 بيروت، العربية، النهضة دار كرم، يوسف: ترجمة الجمهورية، أفلاطون، - 126



80 
 

 على تقوم التي الفاضلة المدينة نموذج أفلاطون يقدم ،"الجمهورية" فيو    

 وفق المناسبة وظيفته وأداء حقه فرد كل إعطاء بأنها عرفت والتي العدالة،

 مبدأ هي بل اجتماعي، ترتيب مجرد ليست العدالة أن أفلاطون ويرى، طبيعته

 والشهوة الروح، العقل،: النفس أجزاء بين للفرد الداخلي التوازن يعكس شامل

 اقادر يصبح أجزائه بين الانسجام ويحقق شهواته على يسيطر الذي العاقل فالفرد

 .127الفضيلة لتحقيق الضروري الشرط وهو بعدل، التصرف على

 

 المثل أعلى الخير يعتبر حيث الأعلى، والخير العدالة بين أفلاطون يربط كما    

 لتقييم النهائي المعيار هو فالخير ،إدراكها البشري للعقل يمكن التي العليا

 الفضيلة فإن هنا ومن ،للفضيلة اأساسي اشرط الخير معرفة ويعتبر الأفعال،

 هو لما عقلاني فهم نتيجة هي بل خارجية، أوامر أو لقواعد امتثال مجرد ليست

 بالمعرفة ترتبط للحياة عملية فلسفة الفضيلة يجعل ما خير، هو وما صواب

 .128الأخلاقية والتربية والعقل

 

 يوالجماع الفردي البعد بين يجمع كونه في المنهج هذا أهمية ويتمثل     

 لفعلا أن امؤكد الاجتماعية، والعدالة الشخصي السلوك بين يربط فهو: للأخلاق

 عم تناغم في به المحيط والعالم الفرد يكون عندما يتحقق الصحيح الأخلاقي

 الفضيلة موضوع في أفلاطون فلسفة تظل هنا، ومن ،والعدالة الخير مبادئ

 تشكل نهاأ كما متكاملة، أخلاقية حياة بناء كيفية لفهم اأساسي مرجعاً والعدالة

 .نقدي فلسفي منظور من المعاصرة الأخلاقية المشكلات لتحليل مهمة قاعدة

 

 :الكلاسيكية أمثلة نموذجية من الفلسفة-7

 .الدين عن مستقل مطلق كواجب الأخلاق: كانتمانويل إ    

 الأخلاق نظرية أسسوا الذين الفلاسفة أبرز من كانت إيمانويل يعتبر     

 بالمكافأة مرتبطة ليست الأخلاقية القيم أن امعتبر الواجب، مبدأ على المعاصرة

 ليست الأخلاق كانت فلسفة ففي ،129وحده العقل من تنبع بل الديني، العقاب أو

                                                             

 .47. ص ،2008 القاهرة، للكتاب، العامة المصرية الهيئة المعاصرة، والقيم الفلسفة حنفي، حسن 127

 .112. ص ،1997 بيروت، العربية، الوحدة دراسات مركز والتراث، نحن الجابري، عابد محمد - 128

 89. ص ،2003 القاهرة، المعارف، دار بدوي، الرحمن عبد: ترجمة العملي، العقل نقد كانت، إيمانويل - 129



81 
 

 مسألة هي بل اجتماعي، تقليد أو ديني نص وفق والشر الخير بين اختيار مسألة

 .130عامة قاعدة لتصبح تعميمها يمكن التي العقلية بالقوانين التزام

 

 به قومي الذي الفعل بأنه ويعرفه الأخلاقي، الواجب مفهوم على "كانت" يركز    

 قد التي سبالمكا أو النتائج بسبب لا الأخلاقي، بالقانون الالتزام بدافع الإنسان

 كقاعدة تعميمها يمكن بطريقة يتصرف أن الفرد على يجب آخر بمعنى ،تتحقق

 يلسب فعلى" للأخلاق المطلقة القاعدة" بـ يعرف ما وهو البشر، لكل سلوكية

 اعدةكق الكذب تعميم لأن ظرف، أي تحت امبرر يكون أن يمكن لا الكذب المثال،

 .نفسه الأخلاقي المعيار ويقوض الاجتماعية الثقة انهيار إلى سيؤدي عامة

 

 الظروف عن مستقلا الأخلاقي الفعل جعل في المبدأ هذا من الهدف ويتمثل    

 الأخلاقية الإرادة حرية الإنسان يمنح مما الدينية، العقوبات أو الخارجية

 أوامر اتباع مجرد ليست كانت عند فالأخلاق ،131أفعاله عن كاملة ومسؤولية

 للقواعد وفهمًا وعياً يتطلب عقلاني نشاط هي بل اجتماعية، تقاليد أو دينية

 .العام للتطبيق القابلة الأخلاقية

 

 لأخلاقيةا المشكلات لدراسة امهم انقدي اإطار توفر كانت فلسفة فإن وعليه،     

 خلاقيةالبيوإ القرارات مثل معقدة مواقف لتحليل استخدامها يمكن إذ المعاصرة،

 يةالدين النصوص على الاعتماد يكون حيث الحديثة، التكنولوجية القضايا أو

 غةصيا على الفلسفي العقل قدرة تتضح النهج، هذا خلال ومن كاف، غير وحدها

 أو زمني سياق أي على تطبيقها يمكن وموضوعية، مستقلة أخلاقية قواعد

 .⁶ثقافي

 

 تمثل إذ الفلسفي، للتفكير وإثارة اتعقيد القضايا أكثر من الأخلاقية المشكلات     

 ومتطلبات التقليدية القيم وبين والدين، العقل بين والمجتمع، الفرد بين التقاء نقاط

 هي بل نظري، تمرين مجرد ليست المشكلات هذه فدراسة ،الحديث العصر

 الحلول واختبار الأخلاقية النزاعات أسباب فهم من الإنسان تمكن تحليلية عملية

 وديني ونقدي فلسفي منظور من الممكنة
                                                             

 .95. ص ،نفسه المرجع - 130

 .52. ص ،2008 القاهرة، للكتاب، العامة المصرية الهيئة المعاصرة، والقيم الفلسفة حنفي، حسن - 131



82 
 

 

 نوزا،وسبي كانت إلى وأرسطو أفلاطون من الفلسفية، المقاربات أظهرت لقد     

 للفرد تسمح عقلانية أدوات بل جامدة، مفاهيم ليست والخير والواجب الفضيلة أن

 اإطار الدين يوفر المقابل وفي ،مسؤولة قرارات واتخاذ الحياة تحديات بمواجهة

 حليلالت بذلك ويكمل الأخلاقية، بالمبادئ الالتزام ويعزز السلوك يوجه قيمي

 يةالفرد بالمسؤولية الحس وتنمية الأخلاقي الضمير تربية خلال من الفلسفي

 .والجماعية

 

 ظريةالن بين اجسر تمثل الأخلاقية المشكلات دراسة إن القول يمكن وعليه    

 يةالعمل سانيةوالإن العقلانية وبين الديني، والالتزام الفلسفي الفكر بين والتطبيق،

 مع التعامل من تمكنهم شاملة نقدية قدرة تطوير والطلاب للباحثين تتيح فهي

 زنةمتوا حلول وصياغة المتعددة، أبعادها وفهم المعقدة، الأخلاقية المواقف

 ومتغيراته العصر متطلبات مع تتلاءم ومسؤولة

 زيزتع هو الأخلاقية المشكلات دراسة من الهدف يظل المطاف، نهاية وفي     

 يمكن حيثب الاجتماعية، بالقيم الفردية القيم وربط أفعاله، بأبعاد الإنسان وعي

 عالواق تحديات مواجهة على قادرة أخلاقياً، متوازنة حياة يعيش أن للفرد

 .عميق وفهم بنضج المعاصر

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



83 
 

 فلسفة الدين ومصير الانسانمستقبل :  الرابعالمحور 

 10 المحاضرة رقم :

 الدين والمشكلات الإجتماعية المحاضرة: عنوان

 

 تمهيد:

 اييروالمع القيم تكوين في تؤثر التي الأساسية العوامل أحد الدين يشكل    

 الأفراد نبي العلاقات تنظيم في مهمًا دورًا يلعب كما المجتمعات، داخل السلوكية

 ثلم الاجتماعية، المشكلات وتنوع الحديثة المجتمعات تعقد ومع ،والجماعات

 يمكن ىمد أي إلى السؤال يبرز السلوكية، والانحرافات التمييز، العنف، الفقر،

 المشكلات؟ هذه معالجة في يسهم أن للدين

 للقيم كنيم كيف وفهم والمجتمع، الدين بين العلاقةتحديد  التمهيد هذا من الهدف

 التركيز موسيت ،والسياسية والثقافية الاجتماعية التغيرات مع تتفاعل أن الدينية

 إدراك مع والجماعية، الفردية للأفعال توجيهي إطار تقديم على الدين قدرة على

 .المعاصرة التحديات مواجهة في الدور هذا حدود

 

 ليس الاجتماعية المشكلات تحليل من الطلاب سيتمكن السياق، هذا خلال من    

 ما نقدي، واجتماعي فلسفي منظور من اأيض بل تقليدي، ديني منظور من فقط

 اعيةو بطريقة الممكنة الحلول وتقييم المعاصرة المشكلات أبعاد فهم لهم يتيح

 في البحث يصبح حيث والتطبيق، النظرية بين التلاقي يظهر هنا، ومتوازنةومن

 .الطلاب لدى الأخلاقي والوعي النقدي النقاش لتحفيز أداة المجتمع في الدين دور

 

 الاجتماعية المشكلات تعريف. 1

 العلوم دراسة في الأساسية المحاور أحد الاجتماعية المشكلات تشكل     

 المجتمع استقرار تهدد التي والصراعات الظواهر تمثل إذ والفلسفية، الاجتماعية

 أو عرضية أحداث مجرد ليست المشكلات فهذه ،أفراده حياة جودة على وتؤثر

 والسياسية، الاقتصادية، العوامل بين معقد لتفاعل نتيجة هي بل فردية، حالات



84 
 

 سلوك على مباشر غير أو مباشر بشكل تؤثر والتي والاجتماعية، والثقافية،

 .132والجماعات الأفراد

 

 الاجتماعية المشكلات أنواع-1-1

 :رئيسية أنواع عدة إلى الاجتماعية المشكلات تصنيف يمكن

 

 الاستقرار على تؤثران اللتين والبطالة، الفقر مثل: الاقتصادية المشكلات -أ

 .133والجريمة الانحراف احتمالات من وتزيدان للأفراد والاجتماعي المالي

 تؤثر والتي الأسرية، الروابط تفكك أو الأسري كالعنف: الأسرية المشكلات -ب

 .134سواء حد على والبالغين للأطفال النفسية الصحة على

 ،الاجتماعي أو العرقي التمييز تشمل: والاجتماعية الثقافية المشكلات -ج

 .السلمي والتعايش الاجتماعي التقدم تعيق التي التقليدية والتحيزات

 الذي الشفافية، وضعف الإداري، الفساد مثل: والسياسية المؤسسية المشكلات -د

 .والمؤسسات الأفراد بين الثقة فقدان إلى يؤدي

 العامة قالأخلا في التحولات ذلك في بما: الاجتماعية والمعايير القيم تغير -هـ

 .الحديثة والتكنولوجيا العولمة نتيجة الاجتماعية والسلوكيات

 

 :الاجتماعية المشكلات لأسباب النقدي التحليل  -1-2

 الاجتماعية البنى بين مركب تفاعل من عادة الاجتماعية المشكلات تنبع     

 تؤدي أن يمكن والفقر البطالة مثل الاقتصادية فالمشكلات ،الفردية والظروف

 مثل والاجتماعية الثقافية المشكلات بينما والعنف، الجريمة معدلات زيادة إلى

 بين الانقسام وتعزز الاجتماعي التماسك تعيق قد التمييز أو التعصب

 .135الجماعات

 

                                                             

 .103. ص ،2003 القاهرة، المعارف، دار والأخلاقي، العلمي التفكير زكريا، فؤاد - 132

 .65. ص ،2007 القاهرة، للترجمة، القومي المركز عربية، ترجمة الدينية، للحياة البدائية الأشكال دوركايم، إميل - 133

 .110. ص ،1997 بيروت، العربية، الوحدة دراسات مركز والتراث، نحن الجابري، عابد محمد - 134

 .105. ص ،2005 القاهرة، العربي، الفكر دار الاجتماعية، والقيم المجتمع وهبة، مراد - 135



85 
 

 :الاجتماعية المشكلات معالجة في الدين دور -1-3

 جهة فمن ،الاجتماعية المشكلات معالجة في امزدوج ادور الدينية القيم تلعب    

 مفاهيم تعزز حيث والجماعي، الفردي للسلوك توجيهية كآليات تعمل أن يمكن

 التعاليم تحث المثال، سبيل على ،الاجتماعي والتكافل الرحمة، الصدق، العدالة،

 في يسهم ما والمحتاجين، الفقراء ورعاية الاجتماعي التكافل على الدينية

 .136والبطالة الفقر آثار من التخفيف

 

 ابسب الدينية للنصوص المتشددة التفسيرات بعض تكون قد أخرى، جهة ومن    

 لدور عيةوا نقدية قراءة يستدعي ما الاجتماعي، التمييز أو الانقسامات تعزيز في

 الدينية للعوامل النقدي الفهم أن يظهر بالتالي ،المشكلات هذه معالجة في الدين

 للمشكلات ومستدامة عملية حلول لتطوير ضروري والاجتماعية والفلسفية

 .الاجتماعية

 

 :الأبعاد المتعدد التحليل أهمية-1-4

 بين تدمج الأبعاد، متعددة تحليلية منهجية الاجتماعية المشكلات دراسة تتطلب    

 هذه تأثير كيفية لتقييم والفلسفية، والدينية والثقافية والسياسية الاقتصادية الجوانب

 تقديم يمكن المنهج، هذا خلال ومن ،والجماعات الأفراد سلوك على العوامل

 السياسات خلال من سواء الاجتماعية، المشكلات لمعالجة عملية استراتيجيات

 الدينية التربية عبر الفردي السلوك توجيه أو المجتمعي، التدخل العامة،

 .137والأخلاقية

 

 المشكلات لفهم أساسية أداة النقدي التحليل يصبح السياق، هذا وفي    

 وربطها الأخلاقي، والانحراف الرقمي والعنف الفقر مثل المعاصرة، الاجتماعية

 حلول وتقديم النقدي التفكير على الطالب قدرة يعزز مما والدينية، الفلسفية بالقيم

 .138وفعاّلة متوازنة

 

                                                             

 .85. ص ،2005 القاهرة، العربي، الفكر دار الاجتماعية، والقيم المجتمع وهبة، مراد - 136
 .58. ص السابق، المرجع حنفي، حسن - 137

 .121. ص السابق، المرجع زكريا، فؤاد - 138



86 
 

 :الاجتماعية المشكلات معالجة في الدين دور -2

 والجماعي الفردي السلوك توجه التي القيمية الأطر أهم أحد الدين يعتبر    

 على تساعد والخطأ للصواب واضحة معايير للإنسان يوفر إذ المجتمع، داخل

 الأساسية، الدينية فالقيم ،الأفراد بين السلمي التعايش وتعزيز السلوكيات ضبط

 تعمل بل نظرية، مفاهيم مجرد ليست والرحمة، الأمانة، الصدق، العدالة، مثل

 النزاعات من الحد في وتساهم والجماعي، الفردي السلوك توجه عملية كآليات

 .139المجتمع أعضاء بين الروابط وتقوية الاجتماعية

 

 الأفراد بين التعامل في سواء العدالة، مبدأ على الدين يحث المثال، سبيل على    

 التوازن ويعزز والاستغلال التمييز من يحد مما الدولة، مؤسسات في أو

 الأفراد بين الثقة بناء في يسهمان والأمانة الصدق أن كما ،الاجتماعي

 الضعيفة الفئات دعم الاجتماعي والتكافل الرحمة تعزز بينما والمؤسسات،

 .140والبطالة الفقر آثار مواجهة وبالتالي والمحرومة،

 

 الاجتماعية المشكلات على الدين تأثير أن يمكن القول النقدية، الناحية من     

 اسبب المغلوطة أو المتشددة التفسيرات بعض تكون أن يمكن إذ ا،إيجابي ادائم ليس

 المرأة حقوق من الحد أو الجماعات بين التمييز مثل الانقسامات، تعزيز في

 واعية نقدية قراءة الاجتماعية المشكلات معالجة في الدين دور فهم يتطلب لذلك،

 المجتمع في العملي التطبيق وبين الدينية للقيم والفلسفي العقلي الفهم بين تجمع

 .141الحديث

 

 يمتد بل الطقوسي، أو الروحي الجانب على يقتصر لا الدين أن يظهر وبهذا،     

 في قوية أداة يجعله ما وهو الاجتماعي، والسلوك للأخلاق توجيهية آلية ليشكل

 والمناهج النقدي الفكر مع دمجه عند المعاصرة الاجتماعية المشكلات مواجهة

 .142الفلسفية

 

                                                             

 .45. ص ،2008 القاهرة، للكتاب، العامة المصرية الهيئة المعاصرة، والقيم الفلسفة حنفي، حسن - 139

 .110. ص ،1997 بيروت، العربية، الوحدة دراسات مركز والتراث، نحن الجابري، عابد محمد - 140

 .52. ص السابق، المرجع حنفي، حسن - 141

 .76. ص ،2001 القاهرة، الفكر، دار والأخلاق، الديني الفكر نصار، الله عبد - 142



87 
 

 :والمجتمع الدين حول والاجتماعية الفلسفية النظريات -3

 الدين نبي العلاقة لفهم متنوع إطار والاجتماعية الفلسفية النظريات تقدم     

 يةالاجتماع المشكلات معالجة في المساهمة منهما لكل يمكن وكيف والمجتمع،

 علىو الجماعة، أو الفرد دور على النظريات هذه بين التأكيد يتفاوت المعقدة

 .الاجتماعي السلوك صياغة في والفلسفية الدينية القيم بين العلاقة

 

 :الاجتماعية والعدالة الفردية الفضيلة: أفلاطوني منظور -أ

 الفردية الفضيلة بين ربطوا الذين الكلاسيكيين الفلاسفة من أفلاطون يعتبر     

 إلا تتحقق لا العدالة أن أفلاطون يرى "الجمهورية" ففي الاجتماعية والعدالة

 فالعدالة ،ومواهبه طبيعته وفق المجتمع في الطبيعي دوره فرد كل يؤدي عندما

 بين للفرد داخلي انسجام هي بل الحقوق، أو للثروات عادل توزيع مجرد ليست

 في يساهم متوازن سلوك إلى يترجم، والشهوة والعقل والروح النفسية أجزائه

 .143العام الصالح تحقيق

 كلوالهي الفردية الأخلاق بين للعلاقة متكامل تصور أفلاطون يقدمو       

 ومتوازن عادل مجتمع لبناء ضروري شرط هي الفرد فضيلة إن إذ الاجتماعي،

 مدينة،لل مثالي نموذج على اعتماده في تكمن المنظور هذا محدودية فإن ذلك ومع

 .صعباً أمرًا المعقدة المعاصرة المجتمعات على تطبيقه يجعل ما

 

 :الدين عن والاستقلال الأخلاقي الواجب: كانت منظور -ب

 ينالد من وليس العقل من ينبع مطلق كواجب الأخلاق على كانت إيمانويل ركز

 العام، يالأخلاق بالقانون الالتزام بدافع يقوم أن يجب الأخلاقي الفعل أن يرىو

 عالهأف عن مسؤولا الفرد يجعل المبدأ هذا، "المطلقة القاعدة" يسميه ما وهو

 العقوبات أو المكافآت عن ابعيد الأخلاقية، القرارات اتخاذ في استقلالية ويمنحه

 .الدينية

 يتيح كانت أن نجد الاجتماعية، المشكلات على المنظور هذا تطبيق وعند    

 مبدأ على التركيز مع التمييز، أو الظلم مثل الظواهر لتحليل اموضوعي اإطار

 لهذا الموجه النقد أن غير ،الدينية الانتماءات عن مستقل أخلاقي كأساس العدالة

                                                             

 .55. ص ،1995 بيروت، العربية، النهضة دار كرم، يوسف ترجمة الجمهورية، أفلاطون، - 143



88 
 

 تتطلب التي المعقدة الاجتماعية القضايا مع التعامل صعوبة إلى يشير المنظور

 .والدينية التقليدية والقيم العقل بين توازن

 

 اجتماعية كقوة لدينل دوركايم منظور -ج

 الاجتماعي التماسك تعزيز في محوري دور مثل الدين أن دوركايم إميل يرى   

 يقتصر لا فالدين ،الجماعة توحد التي والرموز المشتركة القيم نشر خلال من

 الفردي السلوك ضبط على تساعد تنظيمية قوة يشكل بل الروحي، بعده على

 .144الاجتماعية والهوية الانتماء ويعزز والجماعي،

 القيم ضعف نتيجة اجزئي تنشأ أنها على الاجتماعية المشكلات تفسير يمكنو     

 أن غير ،لتقويتها وسيلة الدين ويصبح الاجتماعية، الروابط انحلال أو المشتركة

 حيث المتنوعة، الحديثة المجتمعات مع التعامل في تكمن المنظور هذا محدودية

 يتطلب ما الاجتماعي، الانسجام لضمان كافية الجامعة الدينية الرموز تكون لا قد

 .145والفلسفة والقانون السياسة من إضافية أدوات

 

 :النقدي التحليل

 يتكاملا أن يمكن والفلسفة الدين أن يتضح المنظورات، هذه مقارنة خلال من    

 ويعزز لسلوكل توجيها الدين يقدم حيث الاجتماعية، المشكلات معالجة في

 الحلول وتقييم الظواهر لتحليل نقدية أدوات الفلسفي الفكر يوفر بينما التماسك،

 تطبيقه وصعب مثالي الأفلاطوني فالنموذج حدوده، منظور لكل ذلك ومع

 يعتمد بينما الاجتماعية، للمرجعية تفتقر قد لكنها عقلانية الكانطية والمقاربة

 في الفاعلية محدود يكون قد ما موحدة، كقوة الدين على دوركايم نموذج

 .146الثقافات متعددة المجتمعات

 

 من الباحثين نيمك السياق هذا في والفلسفة الدين التقاء نقاط فهم فإن وبالتالي    

 قيمال بين تجمع الاجتماعية، المشكلات لمعالجة متوازنة استراتيجيات تطوير

 .الحديثة الاجتماعية والمرونة الفلسفي، التحليل الأخلاقية،

                                                             

 .65. ص ،2007 القاهرة، للترجمة، القومي المركز عربية، ترجمة الدينية، للحياة البدائية الأشكال دوركايم، إميل - 144

 .118. ص ،2003 القاهرة، المعارف، دار والأخلاقي، العلمي التفكير زكريا، فؤاد - 145

 .124. ص السابق، حسن حنفي،المرجع  - 146



89 
 

 المحور الرابع:  مستقبل فلسفة الدين ومصير الانسان

 11 المحاضرة رقم :

 ومشكلات العمرانالدين  المحاضرة: عنوان

 

 :التمهيد

 ائرشع دمجر يكن لم إذ الإنسان، تاريخ لتشك التي القوى أعظم من الدين    

 يالفرد الضمير وتبني العلاقات هوتوج السلوك بتهذ قيم   منظومة بل ى،تؤد

 لوالتكاف العدل مبادئ إرساء في الدين أسهم كيف نفهم هنا ومن ،والجماعي

 لعلما إلى اودافع والإتقان، الصالح العمل على اباعث فكان الإنسان، واحترام

 ين.والنظام المتبالأمن والإستقرار  الناس حياة على ينعكس بما والمعرفة،

 

 قبل وميق بل وحده، الماديات من بناء وتشييد على يقوم لا العمران أن كما    

 وازدهرت البناء صلح القيم صلحت مافكل وأخلاقه، وقيمه الإنسان على ذلك

 خستر تعاليمه لأن ا،وثيق اارتباط بالعمران الدين يرتبط لذلك ،المجتمعات

 اءوبن الموارد، وصيانة الحقوق، وحفظ الأرض، عمارة إلى وتدعو المسؤولية،

 في الدين سهمي كيف سنكتشف الدرس هذا وفي ،الناس تخدم التي المؤسسات

 في اواضح اأثر يترك عمل إلى الإيمان ليتحو وكيف مها،وتقد الأمم نهضة

 .والحضارة الواقع

 

 من الدرس: الهدف

 مدنال وتنظيم الدين بين العلاقة حول النقدي التفكير نحو الطلاب توجيه   

 مرانالع سياسات توجه أن الدينية للقيم يمكن كيف وفهم الحضرية، والمجتمعات

 .الحضرية بالحياة المرتبطة الاجتماعية المشكلات من وتخفف

 شكلات؟الم هذه إدارة في تسهم أن الدينية للقيم يمكن كيف: نقاشي سؤال طرح ثم

 

 

 



90 
 

 

 :العمران مشكلات تعريف -1

 الحضرية والمجتمعات المدن تواجه التي التحديات هي العمران مشكلات    

 والفقر التحتية، البنية ضعف السليم، غير التخطيط السريع، السكاني النمو نتيجة

 .147الحضري

 ث،التلو الحضري، الفقر البطالة، السكاني، كتظاظالا ومن الأمثلة عن ذلك:

 .الأراضي على النزاعات العامة، الخدمات ضعف

 سية،السيا الاقتصادية، العوامل تفاعل نتيجة المشكلات هذه تنشأ كيف دراسةو

 .المدنب المضرة السلوكيات من الحد في الدينية القيم تأثير ومدى والاجتماعية،

 

 :العمران مشكلات معالجة في الدين دور-2

الجدران أو  تشققات نقصد لا فنحن العمران مشكلات عن ثيحدال حين     

 الخدمات، توزيع عدالة ، أيأوسع منظومة نقصد بل فقط، الشوارع ازدحام

 الضعفاء وحماية الإدارة، نزاهة البيئة، سلامة العام، الفضاء في التعامل أخلاق

 تحكم التي للقيم مرآة العمران يصبح المعنى هذا فيو ،والقرية المدينة داخل

 الأحياء، نظافة في أثرها ظهر والانضباط والعدل الأمانة سادت فإذا المجتمع

 وإذا ،والانتماء بالأمن الناس شعور وفي الخدمات، وجودة الأسواق، وانضباط

 وتوتر تهميش، موارد، تبديد فساد، من الفوضى تمددت القيم هذه ضعفت

 مكني  ومؤسسية وتشريعية أخلاقية مرجعية بوصفه فهمي حين  والدين ،اجتماعي

 148.فقط مظاهرها لا الأزمة جذور لمعالجة عملية أدوات ميقد أن

  

 :قيمي منظور من العمران مشكلات تشخيص -1

 سلوكيات وراءها بل خالصة، تقنية ليست الحديثة العمران مشكلات من كثير    

 الرشوة البناء، مواد في الغش الأرصفة، على يالتعد النفايات، رمي مثل:

 المصلحة تفضيل أو الصيانة، إهمال الأراضي، احتكار الاشتراطات، لتجاوز

 المدينة تعريف لتعيد الدينية المرجعية تتدخل هنا ،العامة المنفعة على الخاصة

                                                             

 .2001 القاهرة، الفكر، دار والأخلاق، الديني الفكر نصار، الله عبد - 147

  .”وأحواله البشري العمران“ باب ،(الطبعة حسب نشر دار/تحقيق) المقدمة، خلدون، ابن - 148



91 
 

 مخالفة مجرد ليس والناس بالمكان الإضرار أن ولتؤكد مشتركة، أمانة بوصفها

 149.ومحاسبة أخلاقية مسؤولية بل

 

 :الذاتية والرقابة الأمانة مبدأ ترسيخ -2

 بالمواصفات، التلاعب التعاقدات، فساد نجد العمران يصيب ما أخطر من    

 لا وحدها القانون أدوات ،الخدمات توزيع وتسييس البناء، رخص في الرشوة

 مثل معاني عبر الوازع هذا بناء يعيد الدين ،الداخلي الوازع غاب إن تكفي

 ثقافة إلى الإيمان يتحول وحين ،العام المال أكل وخطورة الله، مراقبة الأمانة،

 الغش تقليل يصبح( هندسية مكاتب مقاوليـن، بلديات،) المؤسسات داخل يومية

 تردعه بل فقط العقاب يردعه لا المقاول أو الموظف لأن اممكن والرشوة

 150.القناعة

 

 الأسواق على الرقابة) سبةالح نجد الدلالة ذات التراثية التطبيقات ومن     

 الحديثة التفتيش أجهزة من قريبة فكرة وهي ،(والضرر الغش ومنع والمرافق

 الأمر مفهوم إلى تستند لكنها( مستهلك حماية بناء، مواصفات غذاء، سلامة)

 على وصاية لا العام للصالح حماية بوصفه المنكر عن والنهي بالمعروف

 151.الناس

 

 :المدينة لازدهار كشرط الاجتماعية العدالة -3

 فنجد الأحياء بين الفجوة تتسع عندما حادة مشكلات العمران في تتفجر     

 بطالة، تحتية، بنية بلا عشوائياتو شة،مهم وأخرى مشيدة بطريقة جيدة مناطق

 تمويل آليات يقر بل فقط اوعظ يطرح لا هنا الدينو ،اللائق السكن عن وعجز

 نظمت إذا الأدوات وهذه والكفارات، الصدقات، الزكاة،في  ، تتمثلاجتماعي

 الأشد الأسر مساكن ترميمك لمشروعات مباشر دعم إلى تتحول أن يمكن  بشفافية

                                                             

 .(56: الأعراف) ،(61: هود: )مثل، الإصلاح/الأرض عمارة/الاستخلاف دلالات: الكريم القرآن - 149

   .( 58: النساء) الأمانة ومبدأ ،(188: البقرة) بالباطل الأموال أكل عن النهي: الكريم القرآن - 150

: اأيض وانظر. ”والأسواق المعاملات في المنكر عن والنهي بالمعروف الأمر“ فصل الإسلام، في الحسبة تيمية، ابن - 151

 .”الحسبة“ باب السلطانية، الأحكام الماوردي،



92 
 

 في تعليميةوال صحيةال مرافقال دعمو المتعثرة، الإيجارات سدادو ا،فقر

 152.المهني التدريب وتمويل الأطراف،

 

 نتيجة اأحيان يراه بل ا،دائم فردي كعيب للفقر ينظر لا الدين أن الأهم والنقطة

 المنة، بمنطق لا الكرامة حفظ بمنطق يعالجها لذلك ،الفرص في بنيوية اختلالات

 تقل بالإنصاف الناس يشعر حينف ،المدينة داخل لأسريا السلم على ينعكس وهذا

 153.اواستقرار اأمن أكثر العمران ويصبح والتوترات، الجريمة

 

 :والخدمات التحتية البنية لمشكلات حضاري كحل الوقف -4

 بناءمن خلال  الإسلامية المدن عمران في دور محوري لوقفكان ل تاريخيا    

فكان  ،مرافق وإنارة طرق، صيانة أيتام، رعاية مياه، سبل مستشفيات، مدارس،

 لتمو مستدامة مؤسسة إلى الفردي الخير ليحو الوقفباعتبار عالية، قيمةللوقف 

 التبرعات أو الدولة ميزانية على الكلي الاعتماد بدل الزمن، عبر العامة الخدمة

 154.الطارئة

 

 :مثل محددة عمرانية ملفات في الوقف تفعيل يمكن معاصر سياق وفي

 .اجتماعي تماسك كمساحات المجتمعية والمراكز المساجد صيانة لدعم وقف -

 (.تدريجي تمليك أو رمزي إيجاره سكن) المتعففة الأسر لإسكان وقف -

 .تدوير إعادة الأودية، مجاري حماية تشجير،: بيئي وقف -

 .النائية المناطق في والمرضى الطلاب نقل دعم: للنقل وقف -

 

 :العمراني الاقتصاد ضبط -5

أكيد ايجابي نحو  السكن على وأثره والغش والربا الاحتكار منعمن خلال      

 عن تنفصل لاوالتي  السكن أزماترفع الكثير من الأزمات والتخلص منها مثل 

 تثقل قروض الأسعار، متضخ المفرطة، المضاربة الأراضي، احتكارف: الاقتصاد

                                                             

 .”التكافل في الزكاة أثر“و ”الزكاة مصارف“ أبواب الزكاة، فقه القرضاوي، يوسف - 152

   .”الضروريات حفظ“ مبحث ،”المقاصد“ كتاب الموافقات، الشاطبي، - 153

   .الاجتماعية وآثاره الوقف مقاصد“ باب  زهرة أبو محمد - 154



93 
 

 التوازن، في سهمت مبادئ تضع الدينية التعاليمف ،البناء مواد في وغش الأسر،

 :مثل

 للويق العمران جودة يرفع وهذا) والبناء البيع في والتدليس الغش تحريم -

 (.الانهيارات كوارث

 

 .والخدمات والسكن الغذاء أسعار يرفع الذي الاحتكار منع -

 .الشفافية ويزيد الاستغلال يقلل بما المالية المعاملات تنظيم -

 منع مثل واضحة هنا التشريع روح أن إلا معقدة، الحديثة السوق أدوات أن ومع

 سكنية، تشوهاتك عمراني ظلم إلى يتحول ما سرعان لأنه الاقتصادي الظلم

 .سريالأ تفككوال عشوائيات،وال نزوح،وال

 

 :والموارد البيئة حفظ -6

 مشكلات أكبر من الأرض عمارة من كجزء والتلوث الإسراف مكافحةتعتبر  

 لتوسعوا الموارد، استنزاف المياه، جودة تدهور الهواء، تلوث: اليوم العمران

 :ضحتينوا ركيزتين هنا يقدّم الدين. الزراعية الأراضي يلتهم الذي المخطط غير

 

 والطاقة الماء استهلاك في بل فقط، الطعام في ليس: الإسراف عن النهي -

 إعادة ترشيد،) المدينة سياسات على مباشرة ينعكس وهذا عموما، والموارد

 (.  مجتمعية توعية عادل، تسعير استخدام،

 

 لاف: بيئية ثقافة إلى تحويله يمكن عام مبدأ وهو: الأرض في الإفساد عدم مبدأ -

في أي مكان غير  النفايات تحرق لاو الشوارع، في المخلفات يجب رمي

 صحي أذى في سببيجب الت ولا المياه، مجاري ثتلّ  لاو ،المخخص لذلك

 155.للآخرين

                                                             

   .(56: الأعراف أو 60: البقرة) الفساد عن والنهي ،(31: الأعراف) الإسراف عن النهي: الكريم القرآن - 155



94 
 

 اسلوك بوصفه الطريق عن الأذى إماطة معنى رسخت النبوية السنة أن كما    

 أرصفة آمنة، طرق: تعني لسياسات، ترجمت حين البسيطة، العبارة وهذهإيماني، 

 156.العامة السلامة معايير وإنفاذ العوائق، إزالة صالحة،

 

 والتخطيط البناء لتشريعات فقهي كأساس : ضرار ولا ضرر لا -7

 تنظيم الجيران، بين يالتعد منع: العمران مشكلات معالجة أعمدة من  

 التجارية الأنشطة وإدارة الضجيج، في التحكم الخصوصية، حماية الارتفاعات،

 لفقه جامع كأساس تصلح ،ضرار ولا ضرر لا قاعدة ،السكنية الأحياء داخل

 إيذاء إلى التطور يتحول أن منعي لكن والبناء، التطور منعي لا: متوازن عمراني

 157.للناس

 :المعاصرة تطبيقاتها ومن

 .ومعايير عزل دون سكنية أحياء داخل مزعجة ورش منع -

 .والإضاءة والتهوية السلامة اشتراطات -

 رصفةالأ احتلال عدمب ةالمار حق حماية -

 .والأسواق للمطاعم والروائح النفايات معايير -

 

 :المدينة داخل الاجتماعية الروابط تقوية -8

حتى  نفسها، على للحفاظ على تماسكها تتوفر على أنظمة أنلابد  المدن    

 عبر ذلك يعالجل الدينولأجل ذلك وجد  ،المتبادل والاحترام الثقة تضعفلا

 التعاون، البين، ذات إصلاح الرحم، صلة الجار، حق من خلال العمران أخلاق

 على مباشر أثر لها بل فقط، مثالية ليست القيم هذه ،والضعيف الكبير واحترام

 بيت الحي أن الناس يشعر حين ،العامة الممتلكات وحماية النزاعات، الأمن،

 158.العيش جودة وتتحسن المبادرات، وتزيد الاعتداءات، تقلف كبير

 

 
                                                             

  .«صدقة الطريق عن الأذى إماطة» حديث الإيمان/الزكاة :كتاب مسلم، صحيح - 156

 السيوطي،: مثل) الفقهية القواعد كتب: وانظر«ضرار ولا ضرر لا» قاعدة أثر/حديث،  الموطأ في مالك/ماجه ابن - 157

 الضرر. قاعدة ،(والنظائر الأشباه

  .«صدقة الطريق عن الأذى إماطة» حديث الإيمان،/الزكاة كتاب مسلم، صحيح - 158



95 
 

  :(التربية الصحة، العلم،) البنيان قبل الإنسان بناء -9

 واحترام النظام على وتربية عامة، صحة جيد، تعليم دون مستدام عمران لا     

 منجزء  العمل جودة ويجعل والإتقان، والعمل العلم قيمة يرفع الدينف ،القانون

 دعم تستطيع جمعيات أهلية، مدارس مساجد، الدين مؤسسات أن كما ،الأخلاق

 الطريق بحقوق والتوعية المهني، والتوجيه الأمية، ومحو الشباب، مهارات

 الذي البشري المال رأس بناء في اشريك الدين يصبح وبذلك ،العام والمال والبيئة

 159.وتراقب وتنفذ لتخطط المدن تحتاجه

 

 :اليوم العمران مشكلات معالجة في الديني الدور لتفعيل عملية آليات -10

 اضحة،و برامج إلى الديني الدور ترجمة يمكن ا،عام الكلام يبقى لا لكي      

 :مثل

 قوقح الرشوة، منع الطريق، احترام نظافة،: الناس بحياة مرتبط ديني خطاب -1

 .  الموارد ترشيد الجار،

 عية،تطو أيام توعية، حملات: والبلدية الدينية الجهات بين مؤسسية شراكة -2

 .  مجتمعية مراقبة

 أسرة كم مم؟ر منزل كم: قياس بمؤشرات والصدقات الزكاة أموال حوكمة -3

   عم؟د صحي صرف/ماء مشروع كم أسُكنت؟

 ات،سقاي إنارة، مثل: الأثر عالية صغيرة عمرانية لمشروعات موجهة أوقاف -4

 .  للطلاب آمنة ممرات تشجير،

 .  امع نيوالمد الديني التعليم في والاستدامة العمران فقه دخلت تربوية مناهج-5

 هيوج السلوك، يضبط: ملموس عمراني إصلاح عامل الدين يصبح الأدوات بهذه

 .للحياة أصلح مدينة نتجوي للتكافل، ويؤسس العدل، نحو الاقتصاد

 

 

 

                                                             

 تختلف) العمل في الإحسان على الحث في وأحاديث ،(114: طه) الكريم القرآن: والإتقان العلم فضل في نصوص - 159

   ( وطرقها ألفاظها



96 
 

 :والعمران بالدين المرتبطة والاجتماعية الفلسفية النظريات -3

 

 انط:كى امانويل المدن أفلاطون ال تنظيم في الأخلاقي والواجب العدالة

 العقل شغلت التي الفلسفية الإشكالات أقدم أحد المدن تنظيم في التفكير      

 تبارهاباع بل فحسب، اعمراني اتجمع بوصفها المدينة إلى نظري لم إذ الإنساني،

 نم كل مقد السياق، هذا وفي ،المجتمع تحكم التي القيم يعكس أخلاقي فضاء

 التأكيد يف تتقاطعان لكنهما مختلفتين، فلسفيتين رؤيتين كانط وإيمانويل أفلاطون

 .العادلة المدينة بناء في الأخلاق مركزية على

 

 والعدالة العدالة، على قامت إذا إلا تستقيملا  أنها لمدينةل أفلاطون فنجد رؤية    

 المجتمع طبقات بين انسجام هي بل العلاقات، متنظ قوانين مجرد ليست عنده

 فالمدينة ،وقدراته طبيعته وفق يلائمه الذي الدور فرد كل يؤدي بحيث ووظائفه،

 يؤدي القيادة فساد لأن ،أولا امالحك فضيلة على تقوم الجمهورية في الفاضلة

 الحاكم أن أفلاطون ويؤكد ،ككل والاجتماعي العمراني النظام فساد إلى احتم

 مما الخاصة، للمنفعة أداة إلى السلطة لسيحو والفضيلة بالحكمة يتحلى لا الذي

 .160الداخل من المدينة وتفكك القوانين، واضطراب الظلم، إلى يفضي

 

 لأن ا،أيض مواطنيها بسلوك أفلاطون عند المدينة نجاح يرتبط ،ثم ومن    

 النفوس في غرست فضيلة هي بل الخارج، من مفروضة صفة ليست العدالة

 للإنسان مباشر انعكاس هي العادلة فالمدينة ،القوانين واحترام والتعليم، بالتربية،

 .161مستقيمة أخلاق ثمرة هو المنظم والعمران العادل،

 

 الواجب على الأخلاق يؤسس إذ مغاير، تصور من فينطلق كانط، إيمانويل أما

 نظره في فالإنسان ،الدينية أو السياسية بالتربية المكتسبة الفضيلة على لا العقلي

 والمصالح، الميول عن مستقل داخلي أخلاقي قانون سن على قادر عاقل كائن

 الأساس، هذا من اوانطلاق ،الواجب أجل من الواجب بمبدأ عنه رعب ما وهو

 أو الموارد، توزيع العمراني، كالتخطيط المدينة بتنظيم المتعلقة القرارات تصبح

                                                             

 .141 ص الرابع، الكتاب ،1974 مصر، – القاهرة العربي، الكتاب دار زكريا، فؤاد: ترجمة الجمهورية، أفلاطون، - 160

 .67 ص الثاني، الكتاب نفسه، المرجع الجمهورية، أفلاطون، - 161



97 
 

 قابلة عامة عقلية مبادئ وفق تخذت أن يجب أخلاقية قراراتفهي  البيئة حماية

 .162خاصة دينية اعتبارات أو فئوية مصالح وفق لا للتعميم،

 كغاية ادائم الإنسان معاملة تقتضي العام المجال في العدالة أن كانط ويؤكد    

 الحضرية، السياسات على مباشرة ينعكس ما وهو كوسيلة، لا ذاته، في

 العيش شروط لهم ويوفر السكان، كرامة يحترم الذي هو العادل فالتخطيط

 ومن ،الأساسية والخدمات السليمة، والبيئة السكن، في حقوقهم ويحمي اللائق،

 بما الخارجي، الإكراه عن الأخلاقي القرار استقلال إلى كانط يدعو المنطلق، هذا

 التزام إلى بل عمياء، طاعة إلى الأخلاق تتحول لا حتى الديني، الإكراه ذلك في

 .163حر عقلاني

 

 نأ وهي جوهرية، نقطة في وكانط أفلاطون يلتقي المنطلقات اختلاف ورغم    

 بفضيلة رانالعم يربط أفلاطون كان فإذا ،بالقيم بل وحده، بالحجر بنىت لا المدينة

 الأفراد يحكم عقلاني أخلاقي بوعي يربطه كانط فإن والمواطنين، القادة

 عي،اجتما ظلم من الحديثة المدن مشكلات أن يتضح الحالتين، وفي ،والمؤسسات

 قيم أزمة عمقها في هي بل فقط، تقنية ليست بيئي وتدهور عمرانية، وفوضى

 معاصرال التفكير في الأخلاقية الفلسفة استلهام أهمية تبرز هنا ومن ،وأخلاق

 .وإنسانية عدلا أكثر عمران وبناء المدن تنظيم حول

 

 العمرانية: المشكلات معالجة في والفلسفة الدين-

 والفلسفة الدين التقاء نقاط -1

 تالمشكلا معالجة في والفلسفة الدين التقاء نقاط دراسة أهمية تتجلى    

 وفق سانيةالإن الحياة تنظيم إلى يسعى منهما كلا أن إدراك في الحديثة العمرانية

 لوكالس رشدت وتشريعية أخلاقية مرجعية يوفر فالدين ،وأخلاقية قيمية مبادئ

 ةالاجتماعي العدالة إلى وتدعو العامة، الموارد وتحمي والجماعي، الفردي

 وحفظ بالعدل المتعلقة الكريم القرآن نصوص في واضح هو كما والمساواة،

 مبدأ أو ، (188: ةالبقر﴾ )باِلْباَطِلِ  بيَْنَكُم أمَْوَالَكُم تأَكُْلوُا وَلاَ : ﴿مثل الحقوق،

 (.61: هود) الأرض وعمارة الاستخلاف

                                                             

 .52 ص ،1981 لبنان، – بيروت التنوير، دار مكاوي، الغفار عبد: ترجمة الأخلاق، ميتافيزيقا أسس، كانط، إيمانويل - 162

 .164 ص ،1990 مصر، – القاهرة المعرفة، دار وهبة، موسى: ترجمة العملي، العقل نقد كانط، إيمانويل - 163



98 
 

 

 

 عقلية تحليلية أدوات وكانط، أفلاطون في ممثلة الفلسفة، تقدم المقابل، في    

 المدن نجاح أفلاطون يربط حيث: الاجتماعي والأداء القيم بين العلاقة لفهم

 والاستقلال الأخلاقي الواجب على كانط يؤكد بينما والمواطنين، القادة بفضيلة

 .164العمرانية القرارات اتخاذ في العقلي

 

 على قومي لا العمران أن على تأكيدهما في والفلسفة الدين التقاء يتضح هنا    

 لتشك التي دل،المتبا والاحترام والأمانة العدالة قيم على بل وحدها، التحتية البنية

 .المجتمع في والاستقرار الأمن أساس

 

 والفلسفية الدينية القيم دور -2

 خلال من العمران مشكلات معالجة في محوري دور ،والفلسفية الدينية القيم     

 ضرر لا قاعدة مثل الدينية، فالمرجعية ،والاجتماعية الأخلاقية الضوابط ترسيخ

 والحفاظ الغش، منع الأسواق، لضبط آليات توفر الحسبة، ونصوص ضرار، ولا

 التكافل إلى والوقف الزكاة تدعو كما ،والخاصة العامة الممتلكات على

 .165العامة والخدمات التحتية البنية مشاريع تمويل في يسهم ما الاجتماعي،

 

 كما رات،القرا واتخاذ المشكلات لتقييم عقلاني تحليلي إطار فتوفر الفلسفة، أما

 ،انطك عند العقلية الإنسان وواجبات الجمهورية، في للعدالة أفلاطون رؤية في

 تالمشكلا معالجة أن فهم يمكن والفلسفة، الدين بين قيالتلا هذا خلال ومن

 .العقلاني والتخطيط الأخلاقية الضوابط بين توازن إلى تحتاج العمرانية

 

 :القيم إلى مستندة عملية حلول -3

 :منها فلسفيال والفكر الدينية القيم بين الدمج على قائمة عملية حلول اقتراح يمكن

                                                             

 .52 ص ،1981 بيروت، التنوير، دار مكاوي، الغفار عبد: ترجمة الأخلاق، ميتافيزيقا أسس كانط، إيمانويل - 164

 .23 ص ،1971 القاهرة، العربي، الفكر دار الوقف، في محاضرات زهرة، أبو محمد - 165



99 
 

 فق،والمرا الخدمات توزيع في العدالة يراعي بما العمراني التخطيط تحسين -

 .السكان بين المتبادل الاحترام مبدأ وتطبيق

 ظفين،والمو المقاولين، المهندسين، لدى والأخلاقية الذاتية الرقابة تعزيز -

 .العمل في الله ومراقبة الأمانة مبدأ من مستفيدين

 نلضما والوقف، الزكاة خلال من والخدمات التحتية البنية مشاريع تمويل -

 .مستدام اجتماعي تكافل

 

 على لحفاظاو الموارد، استهلاك ترشيدل والسلوكية البيئية بالقيم السكان توعية -

 .والتلوث الإسراف ومنع العوائق، إزالة الشوارع، نظافة

 اتخاذو الأخلاقي، الحكم استقلالية مثل: العام للقرار فلسفية مبادئ اعتماد -

 .ذاتها حد في كغاية الأفراد حقوق يحمي بما القرار

 

 ستدامم عمران إنتاج في نفاعلي شركاء والفلسفة الدين يصبح الطريقة، بهذه    

 لموسةم عملية أدوات إلى العقلاني والفكر الأخلاقية القيم تتحول حيث وعادل،

 .الحضرية الحياة لتنظيم

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



100 
 

 

 

 

 خلاصة عامة عن المقياس:

 راسةبد تهتم التي المهمة المعرفية الحقول أحد الدين فلسفة مقياس ليشك    

 أو الأعمى التسليم عن ابعيد وعقلي، نقدي فلسفي منظور من الدينية الظواهر

 وأ العقائد من مجموعة مجرد فهمي لا هنا فالدين ،للنصوص الحرفي التفسير

 دعالب تشمل الأبعاد، متعددة إنسانية ظاهرة بوصفه إليه نظري بل الطقوس،

عد يسا ومن خلال هذا المقياس ،والثقافي والسياسي، والاجتماعي، الأخلاقي،

 مثل ينية،الد العقائد تثيرها التي الكبرى المسائل استيعاب من الدارس تمكينعلى 

 ومسألة الآخر، بالعالم الإيمان الوحي، معنى والشر، الخير مفهوم الإله، طبيعة

 .الإنسانية والإرادة الحرية

 

 العقل بين العلاقة دراسة هو الدين فلسفة لمقياس الأساسية المحاور أحدو     

 يمثل يثة،الحد الفلسفة في أو الكلاسيكي الإسلامي التراث في سواء فالعقل والدين

 الكلام معل بين استقلاليته درجات تفاوتت وإن وتحليله، الدين لفهم مركزية أداة

 لتزمي حيث الإيمان، حدود داخل العقل وظَّفي الكلام علم ففي ،الدين وفلسفة

 فلسفة اأم ،والنقل العقل بين التوفيق محاولة مع نهائية، كمرجعية الشرعي النص

 تمنحف تيليش، وبول وهيغل وكانط سبينوزا مثل فلاسفة خلال من الحديثة الدين

 ابعيد ا،فيوفلس اتاريخي الدينية النصوص لفهم أداة وتجعله أكبر، استقلالية العقل

 .لتاريخيا والإيمان العقلي الإيمان بين الفارق إبراز مع محددة، دينية سلطة عن

 

 إذ للدين، والسياسي الاجتماعي الدور اأيض الدين فلسفة مقياس يتناولو    

 والسلم الإنسانية، والكرامة العدالة، تعزيز في الدينية القيم تسهم كيف يدرس

 كما ،الحديثة المجتمعات بناء في القيم هذه وظَّفت أن يمكن وكيف الاجتماعي،

 المجتمعات في سواء السياسية، والسلطة الدين بين التفاعلات فهم للدارس يتيح

 اتأثير الدين فيها يمارس التي المجتمعات في أو والدولة، الدين بين زتمي التي

 الدور تقدير يمكن التحليل، هذا خلال ومن ،السياسي القرار على امباشر

 منظومة مجرد لا وعقلانية، ثقافية تنظيمية قوة بوصفه للدين والسياسي الأخلاقي

 .عقائدية



101 
 

 المراجع المعتمدة: 

 .1964 القاهرة، العربي، الكتاب دار اليونانية، الفلسفة فجر أمين، أحمد* 

 .1966 القاهرة، المعارف، دار الفلاسفة، تهافت الغزالي، حامد أبو* 

 ديالها دار الإسلامي، الفكر منظور من الدين فلسفة المرزوقي، يعرب أبو* 

 .2006 بيروت، والنشر، للطباعة

 اب،للكت العامة المصرية الهيئة زكريا، فؤاد ترجمة الجمهورية، أفلاطون،* 

 .1985 القاهرة،

 الكتب دار السيد، لطفي أحمد ترجمة نيقوماخوس، إلى الأخلاق أرسطو،* 

 .1974 القاهرة، المصرية،

 دار بدوي، الرحمن عبد تحقيق حنين، بن إسحاق ترجمة الميتافيزيقا، أرسطو،* 

 .1981 بيروت، القلم،

 نالدي محيي محمد تحقيق المصلين، واختلاف الإسلاميين مقالات الأشعري،* 

 .1950 القاهرة، المصرية، النهضة مكتبة الحميد، عبد

 .1982 بيروت، المشرق، دار خباز، حنا ترجمة الاعترافات، أوغسطين،* 

 كرالف دار الإسلامي، الفكر في والاختيار الإرادة الرحمن، عبد الخطيب،* 

 .1999 القاهرة، العربي،

 الفكر ارد ريدة، أبو الهادي عبد محمد تحقيق الفلسفية، الكندي رسائل الكندي،* 

 .1950 القاهرة، العربي،

 هرة،القا العربي، الفكر دار أمين، عثمان تحقيق العلوم، إحصاء الفارابي،* 

1968. 

 الهلال، ومكتبة دار بوملحم، علي تحقيق الفاضلة، المدينة أهل آراء الفارابي،* 

 .1995 بيروت،

 استعماله، ومجال ومعناه، المصطلح، منشأ الدين فلسفة ابراهيم، خضر* 

 .2016 الاستغراب،

 ؤونالش دار الرافدين، وادي حضارات في الدينية المعتقدات الماجدي، خزعل* 

 .2007 بغداد، الثقافية،



102 
 

 .2010 بغداد، الرافدين، دار الدين، فلسفة الماجدي، خزعل* 

 .1997 الكويت، المعرفة، عالم عناني، محمد ترجمة الدين، فلسفة هيك، جون* 

 بيروت، التنوير، دار سروش، الكريم عبد ترجمة الدين، فلسفة هيك، جون* 

2006. 

 .1982 بيروت، اللبناني، الكتاب دار الفلسفي، المعجم صليبا، جميل* 

 دار د،السعي أحمد ترجمة الدينية، والأفكار المعتقدات تاريخ إلياد، ميرسيا* 

 .2005 بيروت، المتحدة، الجديد الكتاب

 دمشق، دمشق، دار العوا، عادل ترجمة والمدنس، المقدس إلياد، ميرسيا* 

1996. 

 .1971 القاهرة، العربي، الفكر دار الوقف، في محاضرات زهرة، أبو محمد* 

 .1995 القاهرة، الشروق، دار الإسلامي، الفكر تيارات عمارة، محمد* 

 لقلم،ا دار الأديان، تاريخ لدراسة ممهدة بحوث: الدين دراز، الله عبد محمد* 

 .1985 الكويت،

 والرؤى العلمي التحليل الديان، وتصنيف الدين مفهوم النشار، مصطفى* 

 .2018 الاستغراب، مجلة الفلسفية،

 دار حنفي، حسن ترجمة والسياسة، اللاهوت في رسالة سبينوزا، باروخ* 

 .1987 بيروت، التنوير،

 يروت،ب التنوير، دار كامل، فؤاد ترجمة الدين، فلسفة إلى مدخل تيليش، بول* 

1988. 

 للكتاب، العامة المصرية الهيئة كامل، فؤاد ترجمة الثقافة، لاهوت تيليش، بول* 

 .1990 القاهرة،

 نوير،الت دار سعيد، الدين جلال ترجمة ميتافيزيقية، تأملات ديكارت، رينيه* 

 .1991 بيروت،

 ضةالنه دار الخضيري، محمد محمود ترجمة المنهج، في مقال ديكارت، رينيه* 

 .1968 القاهرة، العربية،



103 
 

 المعارف، دار صفوان، مصطفى ترجمة وهم، مستقبل فرويد، سيغموند* 

 .1989 القاهرة،

 ارد بدوي، الرحمن عبد تحقيق الكلام، علم في الإقدام نهاية الشهرستاني،* 

 .1979 القاهرة، الثقافة،

 داد،بغ للطباعة، الحرية دار القديمة، الحضارات تاريخ في مقدمة باقر، طه* 

1986. 

 رق،المش دار داغر، أسعد يوسف ترجمة اللاهوتية، الخلاصة الأكويني، توما* 

 .1999 بيروت،

 .2011 بيروت، التنوير، دار حداد، ديانا ترجمة اللفياثان، هوبز، توماس* 

 لنهضةا دار الأهواني، فؤاد أحمد ترجمة الدينية، التجربة تنوع جيمس، وليم* 

 .1998 القاهرة، العربية،

 دار الشايب، طلعت ترجمة المعنى، عن يبحث الإنسان فرانكل، فيكتور* 

 .2004 بيروت، التنوير،

 ارد مكاوي، الغفار عبد ترجمة الأخلاق، ميتافيزيقا أسس كانط، إيمانويل* 

 .1981 بيروت، التنوير،

 يروت،ب التنوير، دار وهبة، موسى ترجمة الخالص، العقل نقد كانط، إيمانويل* 

2004. 

 اهرة،الق المعرفة، دار زكريا، فؤاد ترجمة والمجتمع، الاقتصاد فيبر، ماكس* 

1987. 

 ،والنشر للدراسات العربية المؤسسة الفلسفة، موسوعة بدوي، الرحمن عبد* 

 .1984 بيروت،

 


